

## Les Celtes et le Portugal

Teresa Júdice Gamito

#### ▶ To cite this version:

Teresa Júdice Gamito. Les Celtes et le Portugal. Aquitania, 1994, L'Âge du Fer en Europe sudoccidentale. Actes du XVIe colloque de l'Association française pour l'étude de l'âge du Fer (Agen, 28-31 mai 1992), XII, pp.415-430. hal-03984774

HAL Id: hal-03984774

https://hal.science/hal-03984774

Submitted on 13 Feb 2023

**HAL** is a multi-disciplinary open access archive for the deposit and dissemination of scientific research documents, whether they are published or not. The documents may come from teaching and research institutions in France or abroad, or from public or private research centers.

L'archive ouverte pluridisciplinaire **HAL**, est destinée au dépôt et à la diffusion de documents scientifiques de niveau recherche, publiés ou non, émanant des établissements d'enseignement et de recherche français ou étrangers, des laboratoires publics ou privés.



### Teresa Júdice Gamito

# Les Celtes et le Portugal

## Résumé

On pose, dans ce travail, la vieille question sur les Celtes dans l'extrême Sud-Ouest de la Péninsule Ibérique. En effet, les premiers écrits de Hérodote nous parlent en détail des voyages des Phocéens et des Phéniciens, du voyage de Kolaius de Samos, de la localisation de Tartessos et de ses imenses richesses en or, argent et autres métaux.

On trouve une énorme relutance de la part des chercheurs modernes d'admettre la présence des Celtes si tellement à Ouest et même les nouvelles organisations de l'espace dès le Bronze Final et l'Age du Fer. Il est vrai que l'Europe formait alors une vraie mosaïque de peuples bien établis dans leurs territoires et que l'espace disponible était devenu rare. Mais, d'autre part, les déplacements des gens se faisaient plus facilement, en utilisant des chars ou des navires bien concus pour les longs voyages, ce qui permettait des contacts et des mouvements, plus ou moins subtils ou plus ou moins évidents ou même violents. L'argument selon lequel la désignation de «Celtes» par les anciens grecques, pour les gens qui habitaient au-dela de leurs frontiéres, soit utilisée comme nom général et peu précis, ne doit pas être accepté, car ils avaient un nom pour exprimer cette idée : celui de «Barbares».

On analyse l'évidence archéologique en ce qui concerne : l) les stelae funéraires avec des boucliers entaillés en -V- que l'on trouve dans le Sud-Ouest, vers le VIII/VIIe siècle av. J.-C.; 2) les stelae avec des inscriptions funéraires en langue du sud-ouest ou tartessiénne dans les necropoli de l'Age du Fer; et aussi 3) d'autres aspects naturellement plus acceptés comme céltiques, comme est le cas des a) les sanctuaires et les cultes celtiques; b) la céramique estampillée; c) la bijouterie.

On va discuter tous ces aspects et les rapprocher avec ces «peuples Celtiques», dont on nous ont parlé les auteurs classiques, habitant le Sud-Ouest de la péninsule (aujourd'hui les provinces de l'Alentejo et de l'Algarve, au Portugal, de l'Extremadure et une partie de l'Andalucie, en Espagne). En terminant par discuter l'aspect que les nouveaux objects symboliques doivent correspondre à des nouvelles idées, sentiments et aspirations, et correspondre à un changement profond des ideologies qui ne pouvaient pas apparaître sans leur influence.

### Abstract

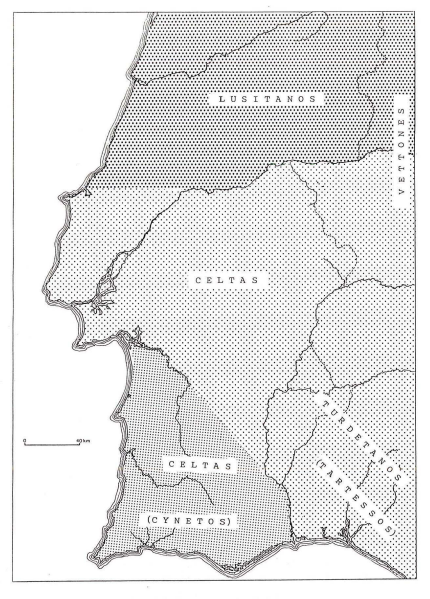
The old question on the presence of the Celts at the extreme Southwest of the Iberian Peninsula is here posed again. In fact, the flrst reports from Herodotus speak in detail about the voyages taken over by Phoeceans and Phoeniciens, about the voyage of Kolaius of Samos to Tartessos, where this ancient kingdom was, its immense richness in gold, argent, and other metals.

We find an enormous relutance among some modern researchers to admit the presence of Celtic peoples on the far west of Europe, and even the new spatial organisation of Late Bronze Age and Early Iron Age. It is true that Europe was then formed by a real mosaic of peoples well established in their territories and the space available was becoming more and more scarce. But on the other hand, people deplacements were turned easier with chars or ships to carry their belongings, well adapted for long voyages. These allowed them better contacts and movements, that could be more or less subtle, more or less evident or even violent. The argument that «Celts» was the name given by the Greeks as a non precise general name, to those peoples leaving behind their frontiers, can not be accepted, because they had another name for that reality, that of «Barbars»

We analyse here the archaeological evidence especially concerned with: I) the funerary stelae with engraved-V-notched shields, which we flnd in the Southwest around the 8th/7th centuly B.C.; 2) the stelae with funerary inscriptions in a southwest or tartessian language, which occur in the Iron Age necropoli; 3) other aspects naturally better accepted as Celtic, as: a) the Celtic sanctuaries and cults; b) the stamped pottery; c) the jewellery.

All these aspects will be discussed and related to those «Celtic peoples», whom the ancient authors have spoken to us about, inhabiting the Southwest of the Iberian Peninsula (today the provinces of Alentejo and Algarve, in Portugal, and Extremadura and part of Andalucia, in Spain). We shall finish by discussing the aspect connected with the fact that new symbolic objects must correspond to the ideas, feelings and desires related to a new social order we find there, and also that deep changements of ideologies could hardly appear without their influence.

416 Aquitania, XII, 1994 Teresa Judice Gamito



#### Fig. 1.

La distribuition des peuples du sudouest de la péninsule Ibérique et la localisation probable des Celtes. Le territoire aujourd'hui occupé par le Portugal et la Galicie forme la façade atlantique de la péninsule Ibérique, et, simultanément, l'extrême le plus occidental de l'Europe. Au delà il n'existe plus de terres, seulement la mer. La Péninsule a toujours formé un vrai cul de sac, où les gens, une fois entrés, ne pouvaient que rester ou revenir sur leurs pas.

Aux périodes historiques, on observe, que de grandes migrations de peuples ont eu lieu. Parmi celles-ci, les dernières ont été certainement celles des Wisigoths, suivis par les Arabes. A ce sujet, la position des archéologues concernant la Proto-Histoire est un peu

incertaine. En effet, quand on considère la Préhistoire, on admet qu'il y a eu des mouvements de peuples qui se déplaçaient lentement en cherchant de nouvelles terres arables quand la pression démographique, ou d'autres phénomenes plus ou moins catastrophiques, comme la famine ou mêmes les guerres, se faisaient sentir dans leurs régions. Un des derniers défenseurs de ce point de vu est certainement Colin Renfrew avec sa théorie sur l'expansion de la langue Indo-Europénne <sup>1</sup>. Celle-ci doit avoir été le résultat du lent déplacement des peuples dans le Néolithique du Proche Orient vers l'Europe. Mais, quand on arrive à des temps moins reculés, quand la maîtrise du travail du métal est bien établie, c'est a dire dès le Bronze final et l'Age du Fer, des difficultés apparaissent pour comprendre les nouvelles organisations de l'espace. Il est vrai que l'Europe formait alors une vraie mosaique de peuples bien établis dans leurs territoires et que l'espace disponible était devenu rare. Mais, d'autre part, les déplacements des gens se faisaient plus facilement, en utilisant des chars ou des navires bien conçus pour les longs voyages, ce qui permettait des contacts et des mouvements, plus ou moins subtils ou plus ou moins évidents ou même violents. Parmi ces derniers se trouvent naturellement les défenseurs du diffusionisme plus ortodoxe ou, d'une façon moins radicale, d'autres comme Christopher Hawkes 2 ou Wolfgang Dehn<sup>3</sup>, ou même des linguistiques, comme António Tovar <sup>4</sup> défendent, que des mouvements de peuples avaient lieu un peu partout. C'est à ces époques là qu'on commence aussi à parler des Celtes, et c'est surtout à travers les auteurs classiques que nous savons des détails sur leurs noms, territoires et coutumes. L'argument selon lequel la désignation de «Celtes» par les anciens grécques est utilisée comme nom géneral et peu précis, ne doit pas être accepté, car ils avaient un nom pour exprimer cette idée : celui de «Barbares». Nous savons aussi que les auteurs classiques parlaient des peuples qu'ils connaissaient bien, ou de ceux dont ils avaient entendu parler par les marins ou les commerçants. On sait aussi, que des marchands aventureux ou des politiciens ambitieux



<sup>2. 1972.</sup> 

<sup>3. 1979.</sup> 

<sup>4. 1985</sup> 

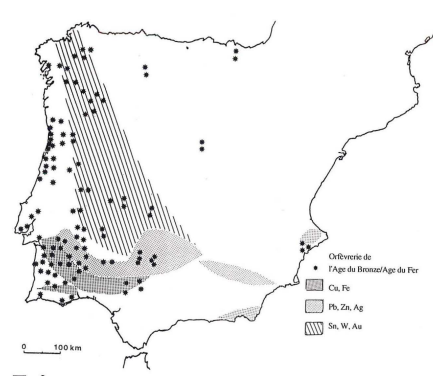
avaient établi des contacts divers, d'échange de matières premières ou d'influences culturelles, de services et de cadeaux avec les Celtes et d'autres peuples européens.

Pour les auteurs classiques, les Celtes etaient des peuples avec des caracteristiques éthnico-culturelles précises, bien que certainement appartennant à des tribus différentes. L'Archéologie et l'Histoire nous donnent des idées plus précises et on constacte qu'ils partageaient les mêmes idées sur l'univers, l'homme et la terre ; ils respectaient les mêmes forces naturelles, priaient les mêmes dieux, avaient les mêmes convictions religieuses et des comportements sociaux similaires. De nombreuses variables peuvent avoir contribué à cette realité complexe, soit par des contacts et interactions divers, soit par des mouvement d'élites, soit par des déplacements de petits groupes. Je crois qu'en considérant l'action conjointe de ces variables, nous serons plus près de ce qui ç'est vraiment passé.

En ce qui concerne la péninsule Ibérique, les premiers raports se trouvent peut-être chez Hesiode, et certainement chez Herodote. Herodote nous parle en détail des voyages des Phocéens et des Pheniciens, du voyage de Kolaius de Samos, de la localisation de Tartessos et de ses imenses richesses en argent et autres métaux. Parmi les peuples ibériques il distingue bien les Ibéres, localisés sur la côte du Levant Espagnol, les Tartessians, dans le sud, les Cynetes à l'Occident, les Celtes, à l'intérieur du pays (fig. 1) <sup>5</sup>.

Si l'on accepte la localisation des Ibéres, des Cynetes et des Tartessians par les auteurs classiques pourquoi pas celle des Celtes ? Herodote considére la Celtique comme une vaste région habitée par des peuples celtiques, c'est-à-dire de la même ethnie mais appartennant à des groupes divers du Danube jusqu'à la péninsule Ibérique <sup>6</sup>. Si l'on considère les conclusions que l'archéologie nous apporte, on voit, qu'en effet, des peuples semblables y habitaient et qu'une certaine cohésion dans les cultures de ces peuples prédominait. L'archéologie, même aujourd'hui, ne dénie pas ces convictions d'Herodote <sup>7</sup>.

L'évolution des peuples habitant la moitié sud de la péninsule Ibérique s'observe aussi par les raports d'autres auteurs classiques plus tardifs, comme par exemple Polybe <sup>8</sup>, Strabon <sup>9</sup>, Diodorus Siculus <sup>10</sup>, Appien <sup>11</sup> Salluste <sup>12</sup>, Plutarque <sup>13</sup>, Avienus <sup>14</sup>.



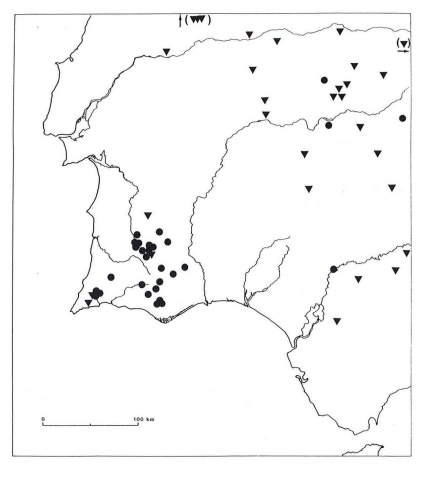
## L'évidence archéologique

# Les Celtes dans l'extrême ouest de la péninsule Ibérique

La grande richesse en métaux du Sud-Ouest péninsulaire doit avoir éte une des raisons principales des visites et intérêts des divers peuples qui sont entrée en contact avec la péninsule Ibérique avant et dès la seconde moitié du VIIe siècle av. J.-C. La visite de Kolaios de Samos à Tartessos constitue le meilleur exemple. En effet, si on regarde la carte des ressources metalurgiques de la péninsule Ibérique on remarque que sa concentration se fait sentir surtout sur sa côte

- La localisation des achats d'orfèvrerie péninsulaire et sa relation avec les zones
- de ressources métallurgiques plus importantes.

- 5. Herodote II, 33; IV, 49.
- 6. Gabba 1983.
- 7. Júdice Gamito 1988; 1991.
- 8. Historia.
- 9. Geog., III, 1, 6; IV, 4, 6.
- 10. Livre V.
- 11. Histoire Romaine, Les Ibers.
- 12. Historiae.
- 13. Oeuvres Complete.
- 14. Ora Mar. 130-134; 195-204; 255-259.



#### Fig. 3.

Les deux types de stelae funéraires :

- V les stelae du type «Extremadure», avec des représentations des guerriers;
- les stelae du type «Tartessos» avec des inscriptions "funéraires en langue du sud-ouest ou de Tartessos.

Ouest, et c'est là aussi où se trouve la plupart des achats d'orfévrerie péninsulaire (fig. 2). Ce que signifie certainement que les peuples, habitant ces régions, seraient aussi les plus demandés, les plus contactés, par les autres peuples qui cherchaient des métaux précieux pour leurs industries et pour leur commerce. Dans ce contexte économique et social on peut suggérer que leurs territoires seraient aussi les plus désirés.

C'est aussi dans le Sud-Ouest et vers le VIIIe siècle av. J.-C., qu'on y trouve des phénomènes et des influences plus étranges, témoignant que divers mouvements et contacts on été établis : c'est le cas de l'occurence des stelae funéraires avec la representation des armes des guerriers et notamment les célèbres boucliers entaillés en -V-. Vers le VIIe siècle av. J.-C., c'est aussi dans cette région, mais concentrées un peu plus dans le sud-ouest (les régions aujourd'hui de l'Algarve et Alentejo, au sud du Portugal), qu'on va trouver d'autres stelae funéraires avec des inscriptions dans une langue spécifique du Sud-Ouest, dite aussi «Tartessienne». L'aire de distribution de ces deux types de *stelae* 

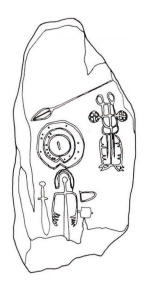
funéraires (fig. 3) coïncide aussi avec celle oú les Celtes ont été localisés par les auteur classiques, et ce n'est peut-être pas par hasard.

Voyons l'évidence archéologique en ce qui concerne ces stelae:

1. Le cas des stelae avec des boucliers entaillés en -V- quel'on trouve dans le Sud-Ouest, vers le VIII/VIIe siècle av. J.-C. Elles apportent des représentations de l'armes des guerriers entaillées sur la face posterieure de la pierre. Ces représentations vont, peu à peu, devenir de plus en plus complexes, représentant toute leur panoplie et même leurs serfs ou suivants, gravés d'une forme schématisée. Le trait plus marquant c'est, en effet, les célèbres boucliers entaillés en -V-, qui dominent toute la représentation. Dans celle-ci on observe aussi, sur quelques stelae, l'occurrence d'autres élements d'origines diverses. La fig. 4 nous donne quelques exemples. Ces stelae posent naturellement plusieurs questions, comme par exemple: Pourquoi se trouvent-elles dans cette région? Pourquoi apportentelles des représentations de plus en plus complexes, alors que le bouclier devient moins important? Est-ce que cet aspect nous dit-il quelque chose sur leur occurrence temporelle? Quels sont les individus vraiment représentés ?

Il semble que ce soit au héros, au guerrier, qu'on rend naturellement hommage, et avec lui à la guerre. Cette accentuation des vertues guerrières commence à se faire sentir dès le Bronze moyen et au Bronze final, et plus clairement dès l'Age du Fer. Non seulement par ces stelae gravées, mais aussi par la construction des importants sites fortifiés, dominant les routes d'accès aux endroits où se trouvaient les ressources économiques les plus importantes. Ces *stelae* funéraires se trouvent surtout dans la province espagnole de l'Extremadura et les province portuguaises de Beira Baixa et Beira Alta, mais aussi dans le sud du Portugal et dans l'Andalousie (fig. 2).

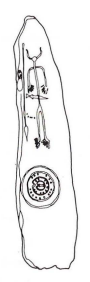
2. Maintenent considérons le cas des *stelae* avec des inscriptions funéraires en langue du sud-ouest ou tartessiénne. Elles apparaissent en nombre réduit, seulement deux ou trois, dans des cimetières de 15,20 ou plus, *tumuli*. Ceux-ci forment de véritables nécropoles, qui se situent surtout dans le sud du Portugal, prèsentant des *tumuli* rectangulaires (c. 2,5 m x 2 m) juxtaposés (quelques fois on trouve encore un ou deux *tumuli* ronds, comme à la fin de l'Age du Bronze; exemples : les nécropoles du Pego, Mealha, Fernão



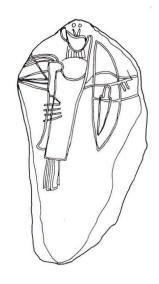
1

3

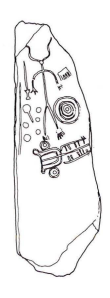
5

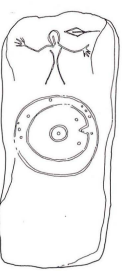


2



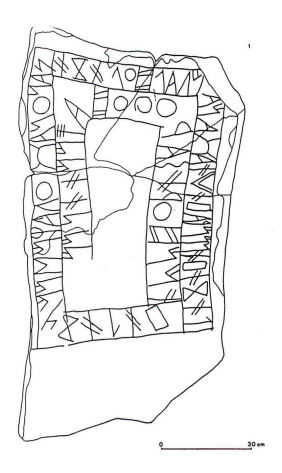
6

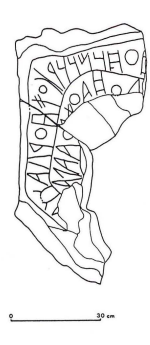




#### Fig. 4.

Quelques exemples de stelae du type «Extremadura»: 1. Cabeza del Buey (Badajoz, Espagne); 2. Magacela (Badajoz, Espagne); 3. Longroiva (Guarda, Portrugal); 4. Fuente de Cantos (Badajoz, Espagne); 5. Figueiras (Lagos, Portrugal); 6. Ervidel (Aljustrel, Portrugal).





#### Fig. 5.

Quelques exemples de stelae avec des inscriptions en langue du Sud-Ouest ou de Tartessos :

1. et 2. Bensafrim (Lagos, Portugal);

3. Abobada (Ourique, Portugal);

4. Portelas (Silves, Portugal).





30 cm

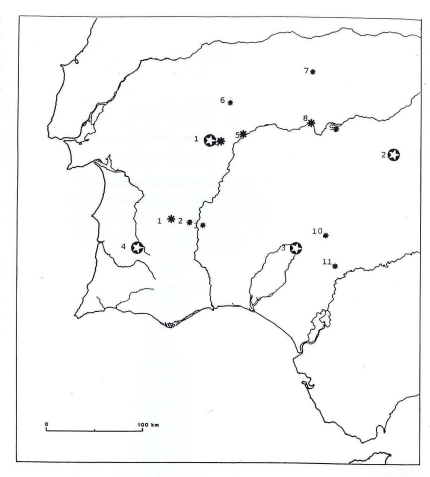
Vaz), formant des cimetiéres étendus. Quelques uns de ces cimetières ont seulement une ou deux sépultures qui prèsentent des inscriptions en langue ibérique du Sud-Ouest ou tartessian. Le tartessian est une langue qui n'est pas encore déchiffrée. Elle a été adaptée et utilisée par les habitants de la région, qui ont imprunté ses caractères à la langue grecque 15. Les spécialistes pensent qu'il peut s'agir d'une langue probablement celtique 16. Alors, il s'agissaient de gens qui parlaient une langue celtique en adaptant et utilisant dans leur écriture la langue grecque. La conviction qu'il s'agissaient d'une langue d'origine directe phénicienne, comme conséquence des contacts avec des Phéniciens avec les peuples indigénes de la péninsule Ibérique, n'est plus acceptable. L'évidence épigraphique et archéologique nous démontre que son origine a été grecque. Ce point de vue a été dejá suggeré ailleurs 17 et récemment Untermann nous a brillament démontré que la découverte et l'usage des voyelles est purement grecque et que sa transmission devait avoir été faite à travers des grecques eux-mêmes 18.

Les dates radiocarbone disponibles pour ces nécropoles sont les suivantes :

Q Pego 2425 40 cal AC -575/ -415 Q Favela 2375 50 cal AC -475/ -395

Ce qui rend impossible une origine phénicienne. Le problème le plus important que nous pose ce corpus d'environ 80 *stelae*, est, précisement, le déchiffrage de cette langue, qui se prèsente dans une situation semblable à celle de la langue étrusque. On sait qu'il s'agit d'inscriptions funéraires simples, et même si l'on déchiffre les noms, la langue nous échappe. Le déchiffrage de cette langue qui nous a été proposé par Buchanan <sup>19</sup> ne semble avoir une base scientifique acceptable.

L'écriture du sud-ouest ou Tartessian est maintenant reconnue unanimement comme l'écriture la plus ancienne de la péninsule <sup>20</sup>, adoptée par des gens qui probablement parlaient une langue celtique, et l'ont adaptée à leurs besoins <sup>21</sup>. Les autres symboles dont ils avaient besoin, et qui ne se trouvaient pas répresentés dans l'alphabet greco/phénicien, ils les ont inventés, comme c'est le cas de X et Y. Quelques exemples de ces inscriptions sont representés dans la fig. 5 Le plus récent est la pierre de Espanca (Castro Verde) <sup>22</sup>. Dans ce cas il ne s'agit pas d'une stela funéraire, mais de l'étude d'un élève appliqué : Voilà ! Il s'agit de l'abé-



cédaire de cette écriture écrit par un maître et reproduit par son élève. Les recherches les plus récentes suggèrent qu'il s'agit d'une langue celtique <sup>23</sup> ce qui expliquerait la richesse de la péninsule Ibérique en documents linguistiques celtiques, soit en toponymes, soit dans l'onomastique, soit même en graffittis ou dans les légendes des monnaies, comme le soulignent les travaux de Untermann, Tovar, Albertos, Schmidt, Evans et d'autres.



- 15. Júdice Gamito 1988; Untermann 1992.
- 16. Correa 1985, 1990; Júdice Gamito 1986, 1988.
- 17. Júdice Gamito 1986, 1988.
- 18. Untermann 1992, en presse.
- 19. 1991.
- 20. Correa 1985, 1989, 1990 ; Untermann 1985, 1989, 1992 ; et même de Hoz en 1990.
- 21. Correa 1985, 1990; Júdice Gamito 1986, 1988; Untermann 1992.
- 22. Maia e Maia 1989 ; Correa 1990 ; de Hoz 1993.
- 23. Correa 1985, 1990; Júdice Gamito 1992; Untermann 1993.

#### Fig. 6.

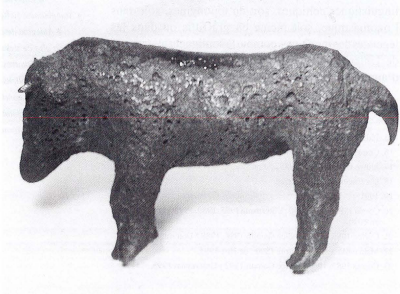
Les sanctuaires
celtiques et le culte
d'Ataegina.

\* Ataegina une stelae
\* Ataegina deux
ou plus de stelae
Sanctuaires:
1. Endovellicus;
2. Cancho Roano;
Cerro Solomon;
4. Garvao.



7a 7b **Fig. 7.** 

Les taureaux de Safara et de Sagres (MNAE).



La distribution de ces stelae funéraires se prèsente un peu bizarrement (fig. 3), car si Huelva a été vraîment le centre de Tartessos, où Tartessos lui-même, il n'y a qu'une inscription près du Guadalquivir, celle d'Alcalá del Rio, et une autre au nord, à Almoroqui, tandis que c'est dans le Sud du Portugal que se trouvent toutes les autres. Ceci est l'un des aspects les plus intéressants du probléme.

D'autres preuves archéologiques de la prèsence des Celtes dans la partie Ouest de la péninsule Ibérique sont aussi très abondantes et nous allons concentrer notre exposé sur les aspects suivants :

- 1. Les sanctuaires et les cultes celtiques ;
- 2. La céramique estampillée;
- 3. La bijouterie.

#### Les sanctuaires et les cultes celtiques

Les sanctuaires celtiques et le culte d'Ataegina sont indiqués sur la fig. 6 : on y voit le sanctuaire de Cerro Salomon (Rio Tinto, Huelva, Espagne) (fig. 6, 3) ; le sanctuaire de l'Endovellicus (S. Miguel da Mota, Terena, Portugal) (fig. 6, 1) ; le sanctuaire de Gancho Roano (Salamena la Serena, Badajoz, Espagne) (fig. 6, 2) ; et le sanctuaire de Garvão (Panoias, Portugal), plus tardive, du IVe/IIIe siècle av. J.-C. (fig. 6, 4).

Les cultes celtiques qui ont survécu et qui ont été bien rapportés par les Romains, sont ceux de l'Endovellicus et d'Ataegina, mais il existe d'autres cultes divers comme ceux dédiés à la mort et à la vie de l'audelà, comme celui des têtes humaines, bien representés dans le Janus de Candelaria, Salamanca; ou dans les fibules de la région du Douro et du Tage, qui prèsente une tête humaine sous la pâte d'un cheval. On trouve le culte du sanglier, surtout dans le Nord-Est, bien connue par son association à la vie de l'au-delà de la mytologie celtique, largement rapporté dans «la culture des sangliers» 24 dans la province portuguaise de Beira Alta. Des représentations de cervidées, que l'on trouve dans plusieurs figurines, et même le serpent 25, attestent des cultes caractéristiques des celtes. Parmi eux, il faut aussi mentionner les cultes de l'eau, que l'on trouve un peu partout dans les fontaines sacrées, et enregistrés dans la toponymie, et qui se sont aussi transposés à

24. «Cultura dos Berrões», Santos Junior 1975.

25. Nicolini 1969.

l'époque romaine, comme c'est le cas du temple de Milreu, en Algarve <sup>26</sup>. Des cultes et rituels de fertilité féminine apparaissent aussi liés au culte d'Ataegina, auquel s'associent les figurines de chèvres que l'on trouve dans la même région. Des cultes de fertilité masculine, associés au taureau, se trouvent aussi dans la même région, comme c'est le cas du taureau de Safara (Moura, Portugal), celui d'Azougada (Moura, Portugal) et celui de Sagres, le Promontorium Sacrum, tant mentionné dans l'Antiquité (fig. 7).

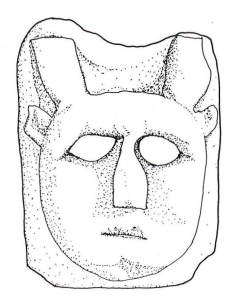
#### Le Sanctuaire de Cerro Salomon

Il se trouve parmi les prémiers sanctuaires celtiques de l'Ibérie. Il se situait sur le «Cerro Solomon» à Rio Tinto <sup>27</sup>. Blanco Freijeiro y trouva dans ces premiéres fouilles à Rio Tinto, des vestiges d'un edifice de proportions imposantes, certainement un temple, formé de grandes pierres taillées qui ont roulé sur la colline. Parmi ceux-ci se trouvaient deux têtes de dieux à cornes (fig. 8), des divinités bien celtiques. Elles ont les mêmes caracteristiques que celles des représentations des dieux en pierre de Waldalgesheim ou Pfalzfeld <sup>28</sup>. Accompagnant ces éléments on trouva, parmi les vestiges archéologiques, de la céramique estampillée jadis leur céramique fine, et d'autre type de décoration pour les larges vases. Ici la décoration se faisait en cordons, par incisions ou marques de doigts.

#### Le sanctuaire de l'Endovellicus

Le culte de l'Endovellicus se célébrait en un seul endroit, le temple situé sur le Mont de S. Miguel de Mota, qui a été plus tard christianisé par le nom de S. Michel. Une petite chapelle s'y trouvait, ayant survécu jusqu'á nos jours comme lieu de culte. L'*Endovellicus* semble avoir été une divinité très populaire et on a trouvé quatre-vingt inscriptions dédiées à ce dieu, quelques unes des statues, d'autres des plaques de marbre et même en argent <sup>29</sup>. Il semble qu'Endovellicus ait été une divinité oraculaire, et pour celá il n'avait qu'un seul temple ; un temple entouré des petites chapelles, formant un vrai *temenos*.

Le lieu semble avoir été en usage dès l'Age du Bronze, les découverts archéologiques le suggèrent, et par les textes des inscriptions, on voit qu'il s'agissait d'un dieu au caractere chtonien, le liant au monde de l'au-delà. On croit qu'il y a eu une cave ou lieu sombre pour ses rituels. L'animal associé à l'Endovellicus semble avoir été le sanglier. Par son caractère et par ses caractéristiques, l'Endovellicus nous parait semblable à Cernunos.



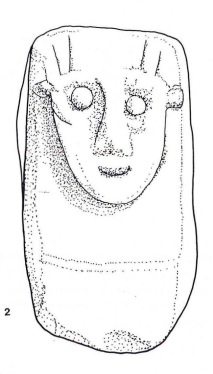


Fig. 8.

Les représentations des dieux à cornes du Cerro Salomon (Rio Tinto, Espagne).

- 26. Hausshield 1980.
- 27. Blanco Freijeiro 1962; Rosenthal et Blanco Freijeiro 1982.
- 28. Ross 1974, 179; Cunliffe 1979, 27.
- 29. Leite de Vasconcellos 1905 ; Lambrinos 1951 ; Encarnação 1985.



#### Fig. 9.

La distribution de la céramique estampillée de l'Age du Fer en Europe.

#### Le sanctuaire de Gancho Roano

Situé aussi en pleine Celtique, dans l'Estremadura espagnole, il semble avoir éte un temple/sanctuaire où un culte chtonien, aussi lié au monde souterrain, se pratiquait. Les premières fouilles ont été réalisés par Maluquer de Motes <sup>30</sup> et récemment continuées par Celestino Pérez <sup>31</sup> et Aymerlich.

#### Le culte d'Ataegina

Aucun temple dédié à Ataegina n'a été trouvé dans cette vaste région, mais beaucoup d'inscriptions votives et des ex-voto à la déesse ont été trouvés. Il s'agit d'une déesse de la fertilité et du monde souterrain de nom celtique <sup>32</sup>, comme Hera l'a été jadis dans les premiers temps de son culte en Grèce au IXe siècle av. J-C, et qui plus tard a été assimilée à celui de Perséphone, et plus tard de Proserpina, dans les temps romains <sup>33</sup>.

Quant au possible sanctuaire de Garvão on attend que des futures fouilles apportent des indices du temple, puisque l'on a trouvé dans cette petite ville de l'Alentejo, au sud du Portugal, un dépot votif assez important avec des céramiques diverses : quelques céramiques estampillées du IVe/IIIe siècle av. J.-C., des céramiques grecques de la même époque, ainsi que des plaques oculées en or.

#### La céramique estampillée

Ce type de céramiques avec des décorations estampillées apparaît en six régions précises de l'Europe. La décoration se présente sur la surface extérieure des vases, soit en céramiques fines, soit en céramiques communes. La carte de distribution de ces céramiques nous montre diverses zones d'occurrence (fig. 9): dans une vaste région comprenant les bassins du Rhin, du Danube, de la Marne et du Rhône; en Armorique, Cornwall et la partie ouest de la Grand-Bretagne; dans la région des cultures de Gollasecca et d'Este, et dans les Alpes; dans la Haute Hérault; dans le sud de la France; au centre de la péninsule Ibérique, au long des bassins du Ebre, du Tage et du Guadiana, dans le sud du Portugal et en Andalousie et aussi dans la région Nord-ouest de la péninsule, dans la «Cultura Castreja».

Les formes des vases différent de région en région mais les motifs estampillés sont semblables. On les trouve dès le commencement de la phase finale de l'Age du Fer premier, Hallstatt-D, et surtout au commencement de l'Age du Fer tardif, La Tène-1. On les trouve imprimés sur la partie supérieur de la panse ou presque sur le col, avec des motifs géométriques en carrés, triangles, zig-zag et autres (fig. 10). Plus tard on observe plus communément le type de représentations plus stylisées d'oiseaux, de canards, ou autres. Vers le IVe-IIIe siècle av. J.-C., ces représentations vont encore se transformer en petites feuilles et en effets faits à la roulette (fig. 10), peut être sous l'influence des céramiques de Campania.

Ce qui est marquant c'est l'usage que tous ces gens faisaient de ce type de décoration dans leurs céramiques, alors qu'ils habitaient exactement dans les territoires



30. 1981, 1982.

31, 1992.

32. Schmidt 1957, 1986; Evans 1981.

33. aspects déjà discutés par Júdice Gamito 1986 ; 1987 ; 1988.

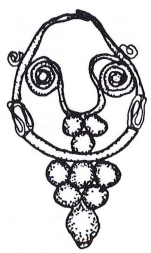


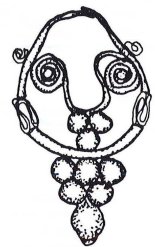


10,1 | 12 10,2 10,3

11









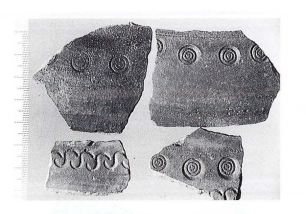
Quelques exemples de céramique estampillée : 1 et 2. la céramique fine, grise foncée; 3. la céramique rouge, plus grossière, pour des grands vases.

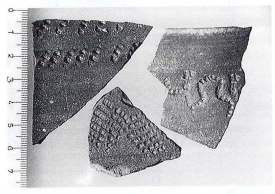
#### Fig. 11.

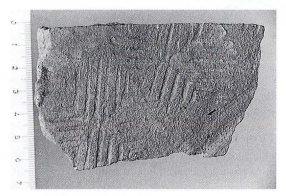
La bague à masques d'Aliseda sur une structure de bague d'influence orientalisante, les masques de l'iconographie celtique.

#### Fig. 12

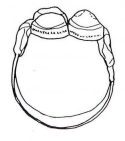
Quelques exemples de bijouterie en or avec motifs en agrafe : le disque du terminal du torques de Cangas de Onis (Cultura Castreja du NW de Portugal); 2. le disque de Bensafrim (Lagos, Portugal), une boucle d'oreilles de Vaiamonte (Monforte, Portugal).











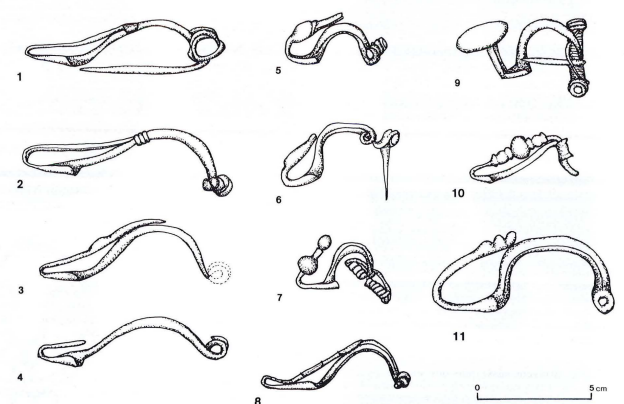


Fig. 13.

Quelques exemples de fibules: de La Tène I, fibules 5-7 et 9-10, en bronze, de Vaiamonte (Monforte, Portugal); de La Tène II, fibules 1-4, en bronze, Vaiamonte (Monforte, Portugal), et fibule 8, en argent, de Monsanto (Castelo Branco, Portugalal), fibule 11, en bronze, du type numance, de Segovia (Elvas, Portugal).

où les auteurs classiques ont localisés les Celtes. Un de leur traits communs étaient l'utilisation de ces mêmes motifs. Je crois qu'il s'agit ici d'un trait vraiment commun, qui est partagé par tous ces peuples. On est obligé de penser qu'il s'agissait certainement d'un symbolisme qui leur etait inhérant. Il est interessant de souligner que ces mêmes motifs se trouvent dans la décoration de l'orfèvrerie Ibérique.

#### La bijouterie

Les meilleurs exemples de bijouterie du style La Tène se trouvent dans les régions de/ou près de «la Cultura Castreja». C'est-à-dire entre le Tage et le nord du Douro.

Dans le sud-ouest, on trouve aussi de très importants exemples de bijouterie celtique, mais généralement ils se mélangent avec d'autres éléments d'influence orientalisante, comme c'est le cas de la bague à masques d'Aliseda (fig. 11). Le trésor d'Aliseda, daté du VIe siècle av. J.-C. est, dans sa majorité, d'influence orientalisante mais la bague à masques est certainement celtique quoiqu'en utilisant quelques éléments orientalisantes. Pas loin d'Aliseda, dans l'Extremadura espagnol, on a trouvé en collier en or, avec une décoration aussi en masques.

Nous avons d'autres exemples d'orfévrerie celtique du sud-ouest de la péninsule Ibérique. C'est le cas de, par exemple :

- Le disque en or de Bensafrim (Algarve, Portugal) fig. 12, 2, prèsente des signes en langue «Tartessienne» entourés par un encadrement en canards ou en motifs en SSS, et dans le semi-cercle central, cinq motifs en agrafes. La datation de cette nécropole de Bensafrim est estimée vers le VI/Ve siècle.
- Ce motif en agrafe semble avoir été populaire parmi les gens de l'Age du Fer du Sud-Ouest. On les voit dans les boucles d'oreilles de l'oppidum de Vaiamonte (fig. 12, 3) et dans le torques de Cangas de Onis, de la «Cultura Castreja» (fig. 12, 1). Ces deux derniers sont un peu plus tardifs (vers le IIIe siècle av. J.-C.). Je pense qu'on utilisait les motifs en agrafes pour représenter le visage humain : c'est le cas des boucles de Vaiamonte, du visage si laid du pendentif de La Coca (Segóvia, Espagne). Ce motif se trouve aussi dans le diadème de Mairena del Alcor (Seville, Andalucie) et dans les boucles d'oreilles d'Estremoz (Portugal).

- On peut également trouver des exemples de bijoux avec des décorations estampillées comme : les lunul*ae* de Pragança (Torres Vedras, Portugal) et de Viseu (Portugal), ou du bracelet de Arrabalde (Espagne). Des motifs celtiques, en granulation, comme des bordures en «running spirals» et canards se trouvent aussi. Un bon exemple est celui du torque de Vilas Boas (Portugal).

Des nombreuses fibules en bronze, presentant les caractéristiques influences celtiques de La Tène I, s'observent dans la même région dès la fin du VIe et surtout au Ve siècle av. J.-C. Ces fibules sont suivies par d'autres fibules de La Tène II, en bronze et même en argent, avec un pied encourbé vers l'arc de la fibule, d'une façon plus ou moins élaborée, qui semblent avoir été très populaire, et qui se trouvent par toute la région du Sud-Ouest au IVe/IIIe siècle av. J.-C. Quelques exemples de ces fibules sont celles trouvées dans la Meseta et en Haute Castille, Las Cogotas, La Osera, Numance, Chamartin de la Sierra, même dans des enterrements avec de longues épées du type La Tène <sup>34</sup>. Elles se trouvent aussi dans des sites fortifiés de la région de Cáceres, dans la Extremadura espagnole, comme celles de «Villasviejas» 35; et dans la région immédiat du Sud du Portugal, à l'Haut Alentejo, comme par exemple sur les sites de Vaiamonte (Monforte) 36, Segóvia (Elvas), Baldio (Arronches) 37, Alcácer do Sal 38 et Monsanto 39 da Beira. Quelques exemples sont ici donnés: les fibules de Monsanto (Castelo Branco), de Vaiamonte (Monforte) et de Segóvia (Elvas), tous du Portugal. D'autre part, on observe que des fibules manufacturées par les peuples indigénes commencent aussi à apparaître ce que constitue un indice du rafinement des gens du Sud-Ouest.

## Conclusion

Les peuples Celtiques, dont ont parlé les auteurs classiques, habitaient le Sud-Ouest de la péninsule (aujourd'hui les provinces de l'Alentejo et de l'Algarve, au Portugal, l'Estremadure et une partie de l'Andalucie, en Espagne) et doivent y avoir été bien établis dès le VIe siècle.

Comment y sont ils arrivés ? On sait très peu de chose à ce sujet. Soit par de véritables déplacements de petits groupes du type familial, soit par le déplacement des élites dominantes, où même par des groupes plus agressifs comme les Celtes qui ont invahi l'Italie au

IVe siècle? On ne le sait pas. La suggestion que nous donnent quelques chercheurs <sup>40</sup> que seulement des influences et aspects culturels sont arrivés uniquement par l'échange et les contacts entre les peuples, peut être acceptée, mais semble difficile à comprendre.

Comment expliquer l'acceptation d'une nouvelle idéologie qui se pratique ailleurs sans que des changements sociaux pareil aient eu lieu? Les nouveaux objects symboliques doivent correspondre aux idées, sentiments et aspirations, du nouvel ordre social et correspondre aussi au changement des idéologies 31. Et ce sont vraiment les symboles d'une idéologie celtique (ou d'une idéologie que nous croyons être «celtique») qui se trouvent ici dans la péninsule ibérique. Ainsi on peut penser que ces changements ont été accompagnés par la modification des personnes qui transmêttaient cette nouvelle façon de voir le monde et l'homme, à la façon celtique, et qui ont commencé à produire leurs objects symboliques en accord avec leur idéologie. A partir de ces arguments on peut comprendre l'originalité des Celtes de l'Ibérie.

En vérité, ce que l'on constacte est que, subitement, à partir du VIII/VIIe siècle av. J.-C., des changements profonds et très importants ont eu lieu dans cette région et l'intrusion des éléments culturels très divers soit de caractère nettement celtique soit orientalisant apparaissent dans le Sud-Ouest.

L'évidence celtique que nous trouvons dans la péninsule Ibérique, et surtout dans sa partie Ouest, n'est peut être pas la même exactement que l'on observe dans le centre de l'Europe à La Tène I et II. Ici, on ne trouve pas les même types d'artefacts, originaires des mêmes ateliers, peut être même manufacturés par les mêmes ouvriers. Le style de Waldalgesheim est presque absent. Cette espèce de «grand marché» qui jadis s'est établi parmi les groupes celtiques de l'Europe Centrale, y compris la France, l'Allemagne et, plus au nord, l'Angleterre, ne se trouve peut-être pas dans la



- 34. Schule 1969; Mohen 1979.
- 35. Hernadez Hernández 1989.
- 36. Schule 1969; da Ponte 1980.
- 37. Júdice Gamito, in press et forthcoming.
- 38. Schule 1969.
- 39. Júdice Gamito 1993.
- 40. Mohen 1979; Merriman 1987; Renfrew 1992.
- 41. Shennan 1982.

péninsule. Ici, ce que l'on trouve c'est une réalité très homogéne, un univers qui se reflete dans tout, dans la religion, dans la langue, dans l'organisation sociale. Ce sont des groupes de gens qui ont un sens creatif commun, qui parlent une même langue, qui expriment des sentiments sociaux, artistiques et religieux semblables et en accord avec l'idéologie celtique.

Les auteurs classiques nous parlent des Celtes dans la bassin du Danube, dans les Alpes, dans l'Ibéria, au VIe et Ve siècles av. J.-C. Plus tard, au IVe siècle ils continuent à parler des Celtes. Ils les situent dans les Alpes, en se déplaçant vers Rome et vers la Grèce et la Macédonie, et dans la péninsule Ibérique. Dans le territoire qui correspond à la France aujourd'hui, ils les

désignent par Gaulois, en Germanie par Germains, en Grande-Bretagne et Bretagne française par Bretons. Dans l'Ibérie on trouve aussi des tribus différentes avec des noms différents : les Celtes, proprement dits à l'ouest dans le même territoire où jadis Herodote les avait localisé; les Saefes, près de la mer; les Lusitaniens, au Nord du Tagus; les Aravaci, derrière les Lusitanians et près des Vettones, dans le Nord interieur ; les Celtiberes dans le centre-est; etc.

On ne peut pas nommer les Celtes de la Péninsule des «Celtes Ibéres», car cela nous entrainerait vers une réalité plus restreinte qui est celle des Celtibéres, mais on peut les designer par les Celtes Ibériques ou, encore mieux, par les Celtes de l'Ibéria.

# Bibliographie

- Arnaud, Morais, Júdice Gamito 1977: Arnaud, J. Morais et T. Júdice Gamito, Cerâmicas estampilhadas da Idade do Ferro do sul de Portugal-I, O Arqueólogo Português, s. III, v. VII, Lisboa, 165-202
- Blanco Freijeiro 1962 : Blanco Freijeiro A., Antiguidades de Rio Tinto, Zephirus, XIII ; Salamanca, 31-45
- Buchanan 1991: Buchanan D., *The decipherment of Southwest Iberic*, Epigraphic Soc. Spec. Pub., 20,
- Celestino Perez 1990: Celestino Perez S., Las estelas decoradas del S. W. peninsular, La cultura Tartesica y Extremadura, Cuadernos Emeritenses 2, Mérida, 45-62
- Correa 1985: Correa J. A., La inscription en escritura tartesica de Alcalar del Rio, Prémio Marcos Garcia Merchantes
- Correa 1987: Correa J. A., El signario Tartesio, IV Col. Leng. y Cult. Prerromanas, Vitória, 275-284
- Correa 1990 : Correa J. A., La epigrafia del Suroeste, Arqueologia Hoje, ed. T. Júdice Gamito, Faro, Univ. Algarve, 132-145
- Crawford 1983: Crawford M., ed., Sources for ancient history, Cambridge University Press
- Cunliffe 1979: Cunliffe B., The Celtic World, jugoslavia, MacGrawhill
- Dehn 1979: Dehn W., Einige Uberlegungen zum Charakter Keltischer Wanderungen, Les Mouvements céltiques du Ve au Ie siècle avant notre Ère, Paris, CNRS, 15-19
- Duval, Hawkes 1976: Duval P.-M., C. Hawkes, eds., L'Art Celtique en Europe Proto-historique, Oxford, Seminar Press
- Duval Kruta 1979: Duval P.-M, V. Kruta, Les mouvements celtiques du Ve au le siècle avant notre ère, Paris, CNRS
- Encarnação 1984 : Encarnação J. d', *Inscrições romanas do convento Pacencis*, Tese doutoral, Fac. de Coimbra
- Evans 1981: Evans D. E., *The Labyrinth of Continental Celtic*, Sir Rhys Memorial Lecture, London
- Gabba 1983 : Gabba, E., Literature, *Sources for ancient history*, ed. M. Crawford, Cambridge University Press, 1-79
- Hauschield 1980: Hauschield Th., Milreu/Estoi (Algarve): Untersuchungen neben der Taufpiscina und Sondagen in der villa - Kampagnen 1971-1979, *Madrider Mitteilungen*, 19, 189-219
- Hawkes 1972: Hawkes C. F. C., Cumulative celticy, Études Celtiques, 13, 607-628
- Hernández Hernández, Rodriguez Lopes, M. a A. Sánchez Sánchez 1989: Hernández Hernández F., M. a D. Rodriguez Lopes, M. a A. Sánchez Sánchez, Excavaciones en el Castro de Villasviejas del Tamuja (Botija, Cáceres), Mérida, Junta de Extremadura
- Hoz 1979 : Hoz J. de, Escritura y influencia clasica en los pueblos prerromanos de la Peninsula, *Arc. h. Esp. Arq.*, Madrid, 227-250
- Hoz 1992: Hoz J. de, Paleohispanic societies and writing, *Arqueologia Hoje II*, ed T. Júdice Gamito, in press

- Júdice 1986: Júdice Gamito T., Social Complexity in Southwest Iberia (8th to 3rd cents. B. C.) - aspects of evolution and interaction, Ph. D. Dissertation, University of Cambridge
- Júdice Gamito 1988: Júdice Gamito T., Social Complexity in Southwest Iberia (800-300 B. C.) the case of Tartessos, Oxford, B. A. R.
- Júdice Gamito 1991 : Júdice Gamito T., A Paleontologia da Península Ibérica : Portugal Centro e Sul, *A Paleontologia da Península ibérica*, ed. M. almagro Gorbea, Madrid, Univ. Complutense
- Júdice Gamito 1992: Júdice Gamito T., The Celts in Western Iberia, *Actes du XIVe Congrés International des Études Celtiques, Paris*, Hautes Études, in press
- Júdice Gamito T., in press, Iron and Literacy new times of change (What happened in Southwest Iberia?), Arqueologia Hoje II - Mudança e Complexidade Social, ed. T. Júdice Gamito, in press
- Júdice Gamito T., forthcoming, The *oppidum of Segóvia-I, Excavation campaign of 1972, en* collaboration avec Prof. John Evans et José Morais Arnaud
- Lambrinos 1951: Lambrinos S., Le Dieu Lusitanian Endovellicus, *Bull. des Études Portugaises*, *L*isboa, 93-147
- Lambrinos 1965: Lambrinos S., Les cultes indigénes en Espagne sous trajan et Hadrian, *Bull. des Études Portugaises*, Lisboa, 223-242
- Leite de Vasconcellos 1897, 1905, 1913 : Leite de Vasconcellos A., Religiões da Lusitania, Lisboa, Imprensa Nacional
- Maia, Pereira, Correa, 1985: Maia M. G. Pereira, J. A. Correa, inscription en escritura tartésica (o del SO.) hallada en Neves Corvo (Castro Verde, Baixo Alentejo) y su contexto arqueológico, *Habis*, XVI, 243-274
- Maluquer de Motes 1981 : Maluquer de Motes J. N., *El santuário protohistórico de Zalamea la Serena, Badajoz,* Dep. Ptrehist. Arq., Univ. Barcelona
- Maluquer de Motes 1982: Maluquer de Motes J. N., Notas de arqueologia Extremeña, los asadores de Gancho Roano en Zalamea la Serena, Homenaje a Conchita Fernandez Chicarro, Madrid, 187-194
- Merriman 1987: Merriman N., Value and motivation in prehistory: the evidence for «Celtic spirit», en *Archaeology as long term history*, I. Hodder ed., C. U. P.
- Mohen 1979: Mohen, J.-P., La prèsence celtique dans le Sud-Ouest de l'Europe: indices archéologiques, Les Mouvements Celtiques du Ve au le siècle avant notre Ère, Paris, CNRS, 29-48
- Nicolini 1969: Nicolini, G. Les bronzes figurés des sanctuaires iberiques, Paris, P. U. F.
- Ponte 1980 : Ponte, S. da, Fibulas de Vaiamonte, *III Cong. Leng. y Cult. Prerromanas, S*alamanca
- Renfrew 1985: Renfrew, C., Archaeoloy and Language, Thames & Hudson, London
- Renfrew, Cherry 1986: Renfrew C., J. Cherry, *Peer polity interaction and socio-political change, Cambridge Univ. Press*

- Rosenthal, Blanco Freijeiro 1981: Rosenthal B., Blanco Freijeiro, Ancient mining and metallurgy in South-west Spain, London, Inst. Arch. Univ. of London
- Ross 1974: Ross A., Pagan Celtic Britain, London, Cardinal
- Sandars 1976: Sandars N., Orient and Orientalizing: Recent thoughts reviewed, en *L'Art Celtique en Europe Protohistorique*, Oxford, Seminar Press, 41-60
- Santos Junior 1975 : Santos Junior J. R., A cultura dos «berrões» no Nodeste de Portugal, *Trab. Antropologia e Etnografia*, Porto, 353-516
- Schmidt 1957: Schmidt K. H., Die Komposition in gallischen Personnennamen, Zeitschrift fur Keltische Philologie, 26, 31-301
- Schmidt 1986: Schmidt K. H., History and Culture of the Celts, *Geschichte* und kultur der Kelten, K. H. Schmidt et R. kodderitzsch eds., C. Winter Univ., 14-24

- Schule 1969: Schule W., *Die Meseta-Kulturen der iberischen Halbinseln*, M. F:, 3, Berlin
- Shennan 1982: Shennan S., Ideology, change and European Early Bronze Age, in *Symbolic and structural archaeology*, ed. I. Hodder, C. U. P., 155-161
- Tovar 1985: Tovar A., Lenguas y pueblos de la antigua hispania: lo que sabemos de nuestros antepassados proto-históricos, Univ. Vitória
- Untermann 1985: Untermann J., Lenguas y unidades politicas del Suroeste hispânico en época prerromana, *De Tartessos a Cervantes*, C. Wentzlaff-Eggebert ed., Kohl, Bohlau, 1-40
- Untermann 1987: Untermann J., Lusitanisch, Keltiberisch, Keltisch, IV Col. Int. Leng. s y Cult. s Paleohispanicas, Vitória, 57-76
- Untermann 1992 : Untermann J., La escritura tartésica entre Griegos y Fenicios, y lo que nos enseña el'alfabeto'de Espanca, (Conference à l'Université de l'Algarve) à publier dans *Arqueologia Hoje*.