

## Trois nouvelles coupes magiques araméennes

Maria Gorea

#### ▶ To cite this version:

Maria Gorea. Trois nouvelles coupes magiques araméennes. Semitica, 2003. hal-03910756

## HAL Id: hal-03910756 https://hal.science/hal-03910756v1

Submitted on 22 Dec 2022

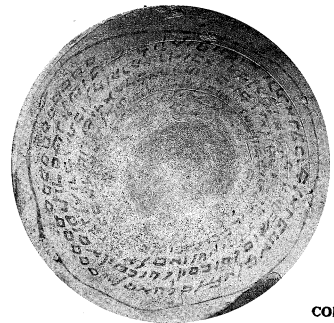
HAL is a multi-disciplinary open access archive for the deposit and dissemination of scientific research documents, whether they are published or not. The documents may come from teaching and research institutions in France or abroad, or from public or private research centers. L'archive ouverte pluridisciplinaire **HAL**, est destinée au dépôt et à la diffusion de documents scientifiques de niveau recherche, publiés ou non, émanant des établissements d'enseignement et de recherche français ou étrangers, des laboratoires publics ou privés.

# SEMITICA

# CAHIERS PUBLIÉS PAR L'INSTITUT D'ÉTUDES SÉMITIQUES DU COLLÈGE DE FRANCE

avec le concours du Centre national de la Recherche scientifique

51



COLLÈGE DE FRANCE
Institut d'Études
Sémitiques
n° inv. 801

LIBRAIRIE D'AMÉRIQUE ET D'ORIENT
ADRIEN MAISONNEUVE
JEAN MAISONNEUVE SUCCESSEUR
11, RUE SAINT-SULPICE, PARIS (6°)
3 bis, PLACE DE LA SORBONNE, PARIS (5°)

### TROIS NOUVELLES COUPES MAGIQUES ARAMÉENNES\*

PAR

#### Maria GOREA

Paris VIII-LÉSA

Les coupes couvertes de textes magiques, appelées, en araméen, ks' (pl. ksyn, « coupes ») ou, par extension, qmy' (pl. qmy'yn, « amulettes ») concernent une période assez large, allant du v au lx siècle, et couvrent l'espace de la Mésopotamie. Inscrits en caractères et dialectes mandéens et judéo-araméens, les trois documents présentés ici livrent des textes incantatoires aux fins prophylactiques qui s'étalent en spirale au creux des coupes, à partir du fond vers le bord. Le désir d'exercer une pression irrésistible sur les esprits maléfiques donne aux textes un ton véhément et intense qui dramatise l'incantation: le discours est empreint de répétitions, de constructions paronomastiques, de ruptures syntaxiques, les phrases sont hachées, discontinues en même temps que répétitives, insistantes, sinon obsédantes, les verbes se font rares et les articulations parfois difficiles à saisir.

#### I. COUPE MANDÉENNE D'AMKUR ET DE SON FILS1

Coupe peu profonde (diamètre 17,6 cm, hauteur 5 cm) en terre cuite (pâte poreuse, couleur blanc jaunâtre). Des restes de dépôts cristallins sont visibles par endroits, près du bord.

Inscrit à l'encre noire brunie, le texte compte seize lignes concentriques, partant du fond et montant jusqu'au bord. Les sept premières lignes, dont l'encre est mieux conservée, sont bien lisibles, tandis que les suivantes présentent certaines parties plus ou moins délavées.

Un trait continu tracé sur le bord même délimite le texte.

Au fond de la coupe, un anneau irrégulier parcouru de traits, comme une sorte de haie circulaire, est dessiné sans autre iconographie au centre.

L'écriture et la langue sont mandéennes.

<sup>1.</sup> Collection particulière (France).

À l'extérieur de la coupe, en lettres plus grandes que celles de l'intérieur, on lit : *lkuišiha*, « pour la fièvre brûlante », mot composé, formé à partir de la racine *kw*<sup>2</sup>, « brûler, cautériser », et *šiha*, « fièvre ». Cela semble indiquer l'usage auquel l'objet était destiné et le mal que les incantations étaient censées contrer.

Le début du texte de l'incantation est écrit à la 1<sup>re</sup> pers. sg. (« c'est moi, l'homme armé », l. 4). À la dernière ligne, le bénéficiaire sera mentionné à la troisième personne.

#### Transcription (intérieur)

(1) Bšuma dhiia htm(2){mt} vzrazta untrta uzak(3)uta thuilh lbita dura hkla ubiniana (4) {ana hu gbra dlhuai min tutia} ana hu gbra zrai(5)aza umzaraza dlhuit mn tutia da dAbatur uPtahil ul(6)a mn tutia daiun dmlakia dhusrana gbria dhinun mitqria gbr(7)i Šb·hia hazith liarba bškinta kd ngila lh gbria trin mlkia uArṭapa(8)n uLupan trin mlakia dhi{?}šuka dsgu 4 bni anaša kdbnu hila urgamin lhr(9)bia bita ula [1 lettre] auia hiklia ubniania dbnh dAdam umn diuun mšuiqa kuria umn (10)huk/ba wdiun mšuiq put klbia ušria bprikia umh nqilun lbn<u>h</u> <u>d</u>Adam lmrdpi lhun lbnia šurba rba <u>d</u>(11)hiia kbiš rbuna(?)lun mara dbita lbnia šurba rba dhiia mšrgalun mrusih dbita bhumriun umlakiun (12)štli laiun mlakia dnpašiun iuhabilh mlaka umn habla hada u( ?)laiun umn ruga uragaz laiun bha(13)bla dbi(?)nana binun upkrinun latrin gbria usaf rminun danaiun uamrlun mkana tun bakun ubhilikun wrgm(14)akun mhiqa tla d bnia anaša lhrubia btia ulașuia hiklia ulnpaqnun mn duraiun sabra nikun ubil tuttkun uglil d razikun b(15)mnia dkia uqina  $\underline{d}$ nazbara uskina  $\underline{d}$  qula prazla ulašunh lpgudata l mglata dmia asuta uhtmmta uzrazta untra(16)ta uzruta thuilh lAmkur r[2-3 lettres] ulAaštar Bna br [Am]kur uhiia luṭ

#### Traduction

(1) « Au nom de la Vie. Scelle(2)ment, armement, protection et tri(3)omphe soient pour la maison, l'habitation, la demeure et les dépendances; (4) {c'est moi l'homme qui suis sous} c'est moi l'homme ar(5)mé et équipé, qui suis sous la main d'Abatur et de Ptahil et non (6) sous les mains des anges de la misère, des géants, ceux qui sont appelés Géants-dé(7)mons/Sept — (Puisses-) tu le voir descendre dans la Demeure (céleste), lorsqu'elle resplendit à lui — (ni sous celles) des deux anges, Arṭap(8)an et Lupan, les deux anges des ténèbres qui marchèrent contre les hommes; ils proférèrent (de manière mensongère kdb) tromperie et paralysies afin de détrui(9)re la maison, et ne [...] pas les palais, les bâtiments des fils d'Adam; (ni) de leurs démons relâchés, des démons, de (10) la transgression et leurs démons relâchés, (de) la gueule des chiens et (de) ceux qui habitent dans les tabernacles (païens) et qui outragent les fils d'Adam en les persécutant, eux, les fils de la grande Famille de (11) la Vie; il a vaincu leur prince, le Maître de la Maison, au bénéfice

des fils de la grande Famille de la Vie ; il a déjoué les intrigues de la maison, (celles) de leurs esprits (des amulettes) et (de) leurs anges ; il fut (12) envoyé contre les anges de leur âme, l'ange (qui) le lie, et avec cette corde, et contre eux et, avec délectation, il s'est mis en colère contre eux, avec la cor(13) de de [...] parmi eux, et il a lié les deux géants et (les) a anéantis en les jetant contre leur troupeau, et leur a dit « Pour sûr, vous viendriez avec votre (mauvais) œil, avec votre tromperie et avec votre paralysie (14) [?] contre les fils de l'homme pour détruire les maisons et pour souiller les palais, mais vous sortirez de leurs demeures » ; le fidèle nous affermira (?) et il a accepté votre repentance et il a dévoilé vos mystères aux (15) âmes pures ; et la rancœur qu'elles ont endurée et le couteau de la trappe de fer et (ceci) ils ne l'ont pas fait pour le désastre. Sur l'amulette aux eaux : la guérison, le scellement, l'armement, la protec(16)tion et la victoire, (qu'ils) soient pour lui, Amkur [lacune] et pour Ištar B(u)na fils d'[Am]kur ; et vie de bi[en] ».

#### Notes

Ligne 1. La formule initiale bšuma dhiia est aussi la formule qui débute toute prière mandéenne.

Ligne 6. Les m(a)lakia dhusrana (« manque, imperfection, pauvreté ») sont mentionnés dans M. Lidzbarski (éd.), Ginza yamina, Göttingen, 1925, 24, 4; 46, 22; 47, 15; etc.

Ligne 7. Hazith peut s'entendre aussi bien à la 2° qu'à la 1° pers. sg., «je l'ai vu » ou « puissé-je le voir ». C'est le « je » ou le « tu » du bénéficiaire ou, mieux encore, de son double, le souhait de tout Mandéen étant de voir à la fin (après la mort) le royaume de lumière.

Liarba est l'inaccompli du verbe arb « se poser, descendre » (en parlant du soleil, de la lune ou des astres). Ainsi inséré entre les noms des Sept (démons) et ceux de la paire Arṭapan et Lufan, le souhait semble vouloir conjurer les maléfices de ces démons, comme le font les formules apotropaïques dès qu'une parole néfaste est prononcée.

Ligne 9. Mšuiqa, šuq, « laisser, relâcher » (variante de šbq, ici et à la ligne 10, participe parel).

kura temple, haut lieu (païen), mais aussi démon, esprit.

Ligne 10. H(a)uba, « transgression, faute », ou bien h(a)uka, « la gale ».

Put, état construit de putta, « front », ou puta, « ouverture, gueule ».

Ligne 11. Pour « la grande Famille de la Vie », cf. Ginza yamina 364, 2; etc.

Kbš, « piétiner », « vaincre », « oppresser ».

Le « Maître de la maison » se rencontre dans la Ginza (204, 24; 205, 20; etc).

Mšrgalun, participe šafel de rgl, « entraver (les pieds), ligoter » (à moins d'y lire mšdgalwn, participe šafel de dgl, « décevoir, tromper, falsifier »).

 $M(a)rus\underline{h}, m(a)rus$ , est peut-être une variante graphique de m(a)ruz, « intrigue ».

Ligne 12. Ruga, « l'envieux » ou « l'envie » (de rgg « désirer, convoiter »).

Ligne 13. Il s'agit des mêmes mauvais démons, Artapan et Lufan, mentionnés aux lignes 7-8.

B-(i)nkun, « avec votre œil », peut-être s'agit-il du « mauvais œil ».

Ligne 14. Mahiqa, « l'oppresseur » ; tla, « il a suspendu, pendu ». Difficile de proposer une phrase cohérente.

Tuta, « regret, remords ».

Ligne 15. Bm(a)nia dkia, « par les instruments purs » : mana peut avoir deux significations : celle d'« esprit, intelligence, âme » (emprunt de l'iranien man) et celui, sémitique (mana), de « vase, ustensile, vêtement ». Le petit trait vertical placé entre le beth et le mem pourrait être une première réalisation de la hampe du mem, corrigée ensuite.

Qina dnazbara, « la rancœur (« la jalousie, l'envie ») qu'elles endurent », verbe zbr, « soulever, porter, endurer » (inacc. afel, 3° pers. pl. f.).

Ula šunh lpgudata, « et ils ne l'ont pas fait en vue du châtiment » (šua, « créer, faire », mais aussi « préparer » ; p(a)gudta, « frein », mais aussi « punition, désastre »).

Mglata dmia désigne à proprement parler un rouleau ou un parchemin fait de boyau (dont on faisait également les outres). Ici, vraisemblablement, le syntagme désigne l'objet lui-même, la coupe en tant que support d'écriture en même temps que récipient pour de l'eau.

#### Angélologie, démonologie et thèmes

Abatur est l'ange qui pèse les âmes des morts, en même temps qu'il est l'un des agents de la création. Son nom peut avoir une étymologie iranienne (aba, « celui qui a » + tura, « balance »), ou bien, une des deux étymologies sémitiques possibles : ab atur, « père de la santé », ou ab utra, « père des uthra » (syr. utra, « santé » ), sortes d'esprits célestes, du même genre que les δυνάμεις. Le trône d'Abatur se trouve derrière l'étoile du Nord.

L'ange Ptahil (de pth, « créer » + la terminaison théophore -il) est décrit comme un démiurge ou, du moins, comme ayant participé à la création, plus précisément à la création de l'univers physique, alors qu'Abatur avait créé le monde supérieur, de lumière. Le couple Abatur et Ptahil se rencontre dans Ginza yamina (311, 2; 378, 30. 35) et dans le Diwan Abatur. La figure de Ptahil est contradictoire, puisqu'il apparaît aussi bien en tant que divinité et que démon. Fils d'Abatur et d'un esprit femelle du monde souterrain, Zahril (parfois appelée aussi lilita), Ptahil est en même temps fils de la lumière et des ténèbres. Aussi s'était-il rebellé contre le monde de lumière, avant de se repentir et de se réconcilier avec le premier. C'est lui qui reçoit l'âme des morts et les accompagne, à travers les divers degrés de purification, avant d'atteindre son « double » (sa « ressemblance », dmuta) au royaume de la lumière, où séjourne Abatur.

Les  $\check{s}(i)b(i)$  ahia peuvent s'entendre comme « planètes » ou « démons » ou, mieux encore, les « Sept ». Ce sont eux qui ont assisté Ptahil dans son œuvre de

création. Ils peuvent avoir un caractère bénéfique ou maléfique. Chaque jour de la semaine est gouverné par une planète, mais certains melki gouvernent aussi des jours, par exemple Šamiš qui gouverne le samedi. Certains écrits énumèrent les aspects planétaires non seulement jour par jour mais aussi heure par heure. Ainsi, la première heure qui est favorable à la construction d'une nouvelle maison ou le commencement d'un voyage est celle de Samis. Dans Le Testament de Salomon (chap. 8), les sept στοιχεία, «principes», du monde (Déception, Discorde, Querelle, Agitation, Erreur, Violence, Perversité) sont interrogés par Salomon sur leurs méfaits. Chacun des sept esprits est déjoué par sept anges (Lamechiel, Baruchiel, Marmaroth, Balthioul, Ouriel, Asteraoth et un autre, qui n'est pas nommé). Salomon a employé les sept esprits démons aux travaux forcés du Temple<sup>2</sup>. Un écrit gnostique copte découvert près de Nag-Hammadi évoque les sept fils androgynes de la Mort (les mâles : Jalousie, Colère, Pleurs, Gémissement, Deuil, Lamentation, et Gémissement larmoyant; les femelles: Colère, Plainte, Luxure, Gémissement, Malédiction, Amertume, Querelle). Le texte fait l'économie de leurs fonctions et se contente d'envoyer à un «Livre de Salomon», peut-être le Testament<sup>3</sup>.

Les « Géants » (gbria) sont des mauvais démons et les démons Arṭapan<sup>4</sup> et Lufan sont les deux princes du monde<sup>5</sup>. Comme pour les Sept, sorte de nom propre collectif, énoncer les noms des démons, en tant que substituts de leur personne, c'est détenir et exercer un certain pouvoir sur eux.

C'est la divinité tutélaire, Abatur, qui est le sujet grammatical des verbes et qui combat les démons, et non pas l'opérateur, le professionnel de la magie, comme cela est le cas le plus souvent dans les incantations où l'auteur des formules contraignantes assume l'acte magique, se charge de combattre les démons, en se substituant aux anges. Le style du texte est narratif et rappelle celui des écrits religieux des Mandéens, visiblement familiers à l'auteur. Sans qu'il s'agisse véritablement d'une œuvre littéraire, le texte dépasse la simple recette et aboutit à une formulation poétique, pour autant qu'on puisse comprendre les articulations du texte. L'énonciation des verbes à l'accompli s'explique, d'une part, par la filiation littéraire, du fait de la transposition ici des écrits mandéens, de leur citation (abrégée), d'autre part, peut-être aussi par une volonté de rendre les actions définitives et irrévocables. Habituellement, les incantations entendent apostropher et persuader les démons par l'emploi des impératifs ou des verbes qui se veulent performatifs (suggérant la réalisation instantanée), en forçant les puissances occultes à se plier aux mots. Ici, la perspective est changée et les accomplis veulent traduire non pas simplement le désir de provoquer la réalisation effective de ce qui ne l'est pas encore, mais suggérer l'accomplissement, le fait arrêté et fixé.

<sup>2.</sup> J. H. Charlesworth (ed.), The Old Testament Pseudepigrapha I, Londres, 1983.

<sup>3.</sup> B. A. Pearson, The Coptic Gnostic Library. Nag Hammadi Codices IX and X, Nag Hammadi Studies, Leyde, 1980.

<sup>4.</sup> Métathèse d'Atarapan.

<sup>5.</sup> Ils sont évoqués dans Ginza yamina 98, 1.

Le motif de la ligature (lignes 12 et 13), généralement associée à la sorcellerie (ensorceler, c'est « lier », hbl, en mandéen), est ici inversé et employé comme un procédé de contre-magie. Dans les textes magiques, les bénéficiaires, préalablement sous l'emprise des démons ou menacés de l'être, notamment dans des moments critiques de la vie (naissance, mariage, construction ou inauguration d'une maison, etc.) sont déliés, leurs liens rompus, alors que les démons sont, eux, ligotés, maîtrisés et ainsi mis hors d'état de nuire, leurs maléfices réduits, chassés ou frappés d'impuissance. Dans la coupe éditée ci-dessous, le texte s'accompagne de la représentation d'un démon femelle enchaîné.

## II. COUPE MAGIQUE JUDÉO-ARAMÉENNNE DE GUŠNAZDUK, FILLE DE MUŠKOY<sup>6</sup>

Coupe en terre cuite (diamètre: 18 cm, profondeur: 8 cm) en pâte blanche, inscrite à l'intérieur à l'encre noire. La coupe est en très bon état de conservation, malgré une légère granulation cristalline, qui ne gêne la lecture que sur de très faibles portions proches du bord.

L'écriture et la langue sont judéo-araméennes, mais la langue présente un certain nombre d'hébraïsmes. Vingt lignes concentriques d'écriture se déploient en spirale à partir du fond vers le bord. Les lignes sont serrées, sans séparation entre les mots, ce qui rend problématique le découpage, à l'exception de quelques lettres finales qui indiquent où un mot se termine. Certaines lettres sont empâtées, notamment lorsque le calame venait d'être chargé d'encre, mais la principale difficulté qui se pose à la lecture est due à la confusion possible de certaines lettres : dalet/reš; bet/kaf; helhet/taw; alef/ zayin; le mem est le plus souvent réalisé en deux traits et, pour cette raison, difficile à distinguer d'un kaf ou d'un yod suivi d'un alef ou d'un waw.

Au centre de la coupe, encerclée par un trait, se dresse une silhouette féminine (aux seins représentés par deux petits cercles) surchargée de liens. Des chaînes lui lient le cou aux mains et aux pieds, traduisant ainsi en image l'action de lier et de neutraliser exprimée par les formules magiques. Il s'agit vraisemblablement de Lilith, le démon femelle évoqué à plusieurs reprises dans le texte. La représentation figurée de Lilith au fond de la coupe, capturée à l'intérieur du texte à la fois par l'écriture et par les formules, veut rendre effective et irrévocable l'emprise sur le démon.

Le texte est lui-même délimité et enfermé à l'intérieur d'un trait continu qui parcourt toute la circonférence de la coupe, près du bord.

<sup>6.</sup> Collection du Musée de l'écriture de Figeac.

- 1. 'SWT' MN ŠMY' TYHWY LH LGWŠNZDWK BT MWŠKWY
- 2. WTYTSYB DHMYŠ MY' DYN QMY'' DYHWY LH L'SW 'SW Š
- 3. LMW LQDYM WTYTSYB DḤMYŠ MY' GWŠNZDWK BT MWŠKWY MN
- 4. ŠYD' BYŠ' WDYW' WRWḤ' WMN ZQH RWḤ' BYŠT' DYKR' WNYQBT' WMN
- 5. KL ZYQYN WMZYQYN BYŠYN DY M'YQYN LH W/MN KN PG' WSTN BŠWM ŠM' RBH
- 6. D'YNŠ L' YKWL LNYR ŠWMYH M'N Y'KWL LYT DKR 'L YSWDY 'LM' YTLYH M'WPLY '
- 7. R'H RYŠ M'Š' W''YL BM'LH ŠYMŠ' M'N MBHWQ BZYHWR WKW{KW}KBYH<sup>7</sup> M'N P BZ' Y
- 8. MY L'WMQYHWN M'N GLYD' Y'MYQ WM'N PRYŠ ŠM' RBH MPRŠ' ŠM' Ţ'BH WHŢWBH ŠM' DKYH
- 9. WMHYMN' ŠM' QDWŠ' WMHYMN' ŠM' DKY' DLYT BYH SYWB ŠM' QDWŠ' DLYT BYH NYQWB NYQWP ŠM
- 10. QDWŠ ŠM THWR ŠM STWM ŠM NQWD ŠM NQWB ŠM NQWD' ŠM ŠQWL BYM' WZNYH DD ŠM GDWL W'KN
- 11. KMWTW YWY ŠMW WŠYYM ŠYMWT ŠM ŠYMWT WMYŠWM WMYŠWM WŠMW MYTWK 'WTWTW W'WTWT MYTWK MD'H WMD'H
- 12. 'MWQ W'MWQ MYTWK HSTR WSTR {WSTR} MYTWK HNQWB WNQWB MYTWK GYLWY BRWK WY MBWRK ŠMW L'WLM WYL'LWMY 'WLMYM{M} W
- 13. MH ŠMW SQSYN SQS'YN SYQYYN WSYQYYN{N} ḤWMTH WPTY ḤQYN ŠMW H/ḤYQRYN QR' WLYT/H 'YŠ D[2 L.] WŠ/'ṬT' WYQYRT' HDYN HW' Š
- 14. M' WRZ' RBH DML'K MWT' 'RYK WMYTBL' MN QDMWHY W'YLH ŠMWTM ŠL ML'KYM {ŠL ML'KYM} ŠL ML'K HMWT 'RYK WMYTBL' MN QDM
- 15. WHY 'KTRY'L YHD TQP HW' Y'LYH W'YLW ŠMWTN ŠL ML'K HMWT 'RYK WMYTQPY WMYTBL' MN QDMWHY B [2 l.] 'N' GWŠNZDWK BT MWŠKWY WKL ŠWM
- 16. D'YT LY YTQPY WYTBL' MN QDMY KL NYDRYN ZYQYN WKL ZYQYN WPG'Y WNYDRY WḤWRŠY WM'BDY WGYPY WNW/YS [6 1.] WDYWY WSṬNY WLYLYTY WRWḤY WYRWDY
- 17. BYŠY WLM'BD HYKYL WNMY  $\mu$ S LY 'N' GWŠNZDWK BT MWŠKWY BYŠ MN MY' NŠWB WMWT ŚRPYM WMY [4-5 l.] YN ŠMW BYŠ MN  $\mu$ HWDB ( ?)  $\mu$ ZH WSKH

<sup>7.</sup> La première syllabe du mot (kw) est répétée.

- 18. THT YMYM YHWDYT YHWDWT ZH HW' ŠŠM MPWRŠ ŠN' MR' YBWL KL Ş ( ?) WR QNH 'WLM LHPNWT YŞWR HR' DYTPNY MYNY  $\{W'\}$  'N' GWŠ
  - 19. NZDWK BT MWŠKWY MN YH (?) M' RBN WY L'LM 'MN '
  - 20. MN SLH ŠRYR WQYM

#### Traduction

- 1. Que la guérison depuis les cieux soit pour Gûšnazdûk, fille de Mûškôy,
- 2. et qu'elle vieillisse de 500 cents (ans) ! Cette amulette (est) ce qui lui est en vue de la guérison, la guérison, la san-
- 3. té d'avant ; et que vieillisse de cinq cents (ans) Gûšnazdûk, fille de Mûškôy, à l'écart du
- 4. mauvais démon et (du) dêw et (de) l'esprit et du mauvais esprit rafale, mâle et femelle, et de
- 5. tous les (démons) rafales et mauvais destructeurs qui l'oppriment et de toute affliction et (de) Satan, par le nom du grand Nom,
- 6. sans que personne puisse percer son Nom; qui pourrait faire mention des assises du monde ? (qui) suspendrait hors des ténèbres la
- 7. terre, commencement de (sa) fondation et a fait entrer en haut le soleil ? qui le fait briller de son éclat, ainsi que son étoile ? Qui {p} a fendu les
- 8. mers vers leurs profondeurs ? Qui a enfoncé la glace ? Et qui prononce(rait) le grand Nom ineffable, le Nom bon et qui fait le bien, le Nom pur
- 9. et fidèle, le Nom saint et fidèle, le Nom pur dans lequel il n'y a pas de souillure, le Nom saint dans lequel il n'y a ni bris, ni coup. Nom
- 10. saint, Nom pur, Nom secret, Nom pur, Nom prononcé, Nom de pureté, Nom mesuré par la mer et elle s'est dissipée dd, Nom grand et ainsi
- 11. comme cela; YWY est son Nom. C'est lui le Nom des noms, Nom des noms et capacité même de nommer. Son Nom est dans ses lettres et les lettres dans la mesure et la mesure [est dans],
- 12. la profondeur et la profondeur est dans ce qui est caché et ce qui est caché (ce qui est caché) est dans ce qui se prononce et ce qui est prononcé est dans ce qui est manifeste, béni WY, béni est son Nom à jamais et pour les siècles des siècles; et
- 13. quel est son nom? des SQSYN SQS'YN SYQYYN WSYQYYN{N} son rempart et les ouvertures des enceintes; son nom rayonne (à travers) le texte (biblique), et il n'y a pas d'homme qui [...] ces montants et (ces) clôtures; c'est lui le
- 14. Nom et le grand mystère devant lequel l'ange de la mort est mis en fuite et avalé devant Lui; et ceux-ci sont leurs noms, ceux des anges {ceux des anges}, celui de l'ange de la mort, traqué et englouti de de-
- 15. vant 'Akhtri'el; l'unique, le puissant, c'est lui; et voici leurs noms, celui de l'ange de la mort, (qu'il soit) mis en fuite, forcé et englouti de devant lui, [lacune] moi, Gûšnazdûk, fille de Mûškôy, et tout nom

16. qui est à moi; que soient forcés et englouti(s) de devant moi tous vœux, (démons) mâles {et tous (les démons) mâles}, afflictions, vœux, sortilèges, envoûtements, adultères, maladies, dêws, satans, liliths, esprits, onagres

17. mauvais et de perdition; maintenant, de même, loin de moi, Gûšnazdûk, fille de Mûškôy, mal des eaux pernicieuses et mort de serpents brûlants et [lacune] son mauvais nom de ce [...] et de son abri

18. sous les mers ; la langue juive et ce judaïsme, celui du Nom ineffable, et le Seigneur a changé... le Créateur du monde afin de détourner le mauvais penchant (de l'homme). Que soit détourné ce qui (doit) être détourné de moi, Gûš-

19. nazdûk, fille de Mûškôy, les démons, les *dêw*, Danaḥiš, la Lilith et le tortionnaire, de moi, Gûšnazdûk, fille de Mûškôy, à l'écart de grandes [...] wy. À être tenu secret. Amen, a-

20. men, sélah. Affermi et établi.

#### Notes

Ligne 4. La « rafale »,  $z(y)q^2$ , peut entraîner, dans une sorte de conflagration, des flammes, du feu ou des éclats ( $G\bar{n}R$  50) et, par conséquent, pourrait se traduire comme (esprit de) « flamme ». Par extension du registre cosmique vers celui de l'astrologie,  $zyq^2$  peut également désigner une « comète » ou une « météorite (brûlante) ».

Ligne 5. Il s'agit probablement d'une mauvaise graphie de mn au lieu de sn.

Ligne 6. nyr, « labourer », « briser la terre en la sillonnant ».

Ligne 7. Racines 355 ou 365 « se solidifier, s'épaissir », au pacel, « affermir, fonder ».

« Son étoile » semble se référer à un astre particulier, soit la planète Mercure, soit la planète Vénus.

Ligne 9. L'exclusion de la souillure (sywb) par rapport à la qualité de « nom pur » (dky²) porte à croire qu'avec la formulation parallèle, on aurait une opposition entre « bris et coup » (ou « blessure et meurtrissure », nqwb nqwp) et le « nom de sainteté » (šm² qdwš²). Partant de l'opposition fondamentale entre « profane » et « sacré », les « bris et coup » exprimeraient en plus concret l'idée abstraite de « sacrilège », en tant que défaillance ou atteinte à l'intégrité du nom divin.

Ligne 10. Le mot šqwl peut être le participe passif de šql « pesé, mesuré, estimé ».

Peut-être réminiscence ou interprétation poétique de l'image des eaux reculant sous l'ordre de Moïse (Ex 14, 21), ou d'Hénoch III (chap. 41) qui décrit les fonctions créatrices des lettres inscrites sur le trône de gloire. Par ces lettres furent créés les cieux et la terre, les mers et les fleuves, les montagnes et les collines, les arbres et l'herbe, les étoiles et les constellations, la sphère de la lune et le disque solaire, Orion et les Pléiades et les divers luminaires du firmament, les anges, les séraphins et les créatures, ainsi que le trône de gloire lui-même, les roues du char

céleste, ainsi que des vertus comme la sagesse et le discernement, le savoir et l'intelligence, l'humilité et la rectitude8.

Si le reste (une barre horizontale supérieure) de la première lettre est celle d'un daleth, le groupe dd pourrait être un substitut du nom divin, comme cela semble déjà attesté à l'intérieur d'une série de noms divins sur l'amulette nº 18 de Naveh-Shaked9.

Ligne 11. Dans šmw, le suffixe masculin est celui de l'hébreu et non pas l'araméen -ēh.

šyym, si la lecture est bonne, ne serait pas le participe actif de šwm, « nommer » (šāyêm): « il nomme », mais plutôt le nom šm écrit en scriptio plena; šymwt est le pluriel de  $\breve{s}m$ ; les deux  $my\breve{s}wm$  coordonnés sont probablement des infinitifs p° al de šwm désignant l'action de « nommer ». Les répétitions successives pourraient refléter la transposition par écrit d'une récitation itérative.

Ligne 12. La répétition de « ce qui est caché » n'est peut-être pas une simple dittographie ou une tautographie, mais un renforcement du sens : « ce qui est

vraiment caché ». Ligne 13. La suite des mots syqyyn wsyqyyn est constituée visiblement de pluriels de noms formés, peut-être, à partir de la racine nsq, « enflammer » ; plus difficile à expliquer, la séquence paronomastique sqsyn sqs'yn ne semble pas relever d'une racine sémitique, malgré une apparente ressemblance avec les mots qui la précèdent. Il s'agit vraisemblablement de nomina barbara sans signification précise, ou d'une technique de mutation de lettres en vue de dissimuler le nom divin ou ses attributs.

On peut lire aussi bien lyh « à lui ».

Ligne 14. «Ceux des anges {ceux des anges} »: dittographie ou expression intensive (pour « une multitude d'anges »).

Ligne 17. Le sens de nyšwb est celui de « piège, trappe ».

Ligne 19. Danahiš est mentionné dans la coupe nº 13 de Naveh-Shaked10. On peut également le rapprocher du mandéen Daniš, sorte de démon, personnification de l'industrie occulte.

Selon Rabbi Na man ben Isaac, écrit sans le waw, lelm serait l'eallem, « à tenir secret », au lieu de lwlm, « à jamais » (voir Qid 71a).

Ligne 20. La formule finale šryr wqym, « affermi et établi », est une formule courante de clôture dans des actes et des documents juridiques.

#### Commentaire

Il est à noter la fréquence des constructions paronomastiques dans le texte, la volonté étant vraisemblablement d'épuiser toutes les ressources sémantiques de la racine, en la déclinant sous une diversité de formes, pour la plupart nominales.

<sup>8.</sup> J. H. Charlesworth (éd.), The Old Testament Pseudepigrapha I, op. cit., p. 292.

<sup>9.</sup> J. Naveh, Sh. Shaked, Amulets and Magic Bowls, Jérusalem, 1985. 10. J. Naveh, Sh. Shaked, Amulets, op. cit., p. 207.

Le nom Gûšnazdûk est déjà attesté (comme matronyme) sur la coupe C éditée par M. J. Geller<sup>11</sup> et, avec la variante Gušnazdukht (avec le suffixe -dukht), sur une coupe inscrite en araméen talmudique<sup>12</sup>. La première partie du nom Gûšn- est également attestée sous la forme Gushnai (Gordon, texte M, p. 9813, voir aussi Montgomery, p. 276 a<sup>14</sup>, n° 15 de Naveh-Shaked, Magic Spells...<sup>15</sup>), elle est un emprunt à l'iranien gušn<sup>16</sup>. Le suffixe -dukh, en iranien « fille de », est une composante courante des noms attestés dans les coupes judéo-araméennes ou mandéennes de Mésopotamie<sup>17</sup>. Selon que le suffixe -dukh renvoie au père ou à la mère, Gûšn- serait alors soit le patronyme soit le matronyme. En règle générale, l'identification précise et fiable de la filiation, de grande importance dans les textes à caractère magique, se fait par le nom de la mère (Untel, fils de sa mère ou Unetelle, fille de sa mère), contrairement à l'usage qui identifie les gens par le patronyme<sup>18</sup>. De surcroît, un rapport plus viscéral avec la personne qui bénéficie des incantations est vraisemblablement visé. Dans notre inscription, selon ce principe, Gûšn- est probablement le nom du père, alors que Mûškôy serait celui de la mère, déjà attesté comme nom de femme<sup>19</sup>. Ainsi, les noms des textes magiques pourraient livrer les noms des deux géniteurs.

Après la formule <sup>2</sup>swt<sup>2</sup> mn šmy<sup>2</sup> tyhwy lh, entrée en matière courante en début d'incantation (notamment sur des coupes), après la mention du nom du bénéficiaire, l'objet est désigné par le substantif qmy<sup>2</sup>, littéralement « amulette »<sup>20</sup>. Sur la coupe, on lit « par les cinq eaux », mais en modifiant la graphie du texte, on lirait, aux lignes

<sup>11.</sup> M. J. Geller, « Four Aramaic Incantation Bowls », The Bible Word. Essays in Honor of Cyrus H. Gordon, New York, 1980, p. 47-60.

<sup>12.</sup> Coupe BM 135563, Ch. Müller-Kessler, Th. Kwasman, «A Unique Talmudic Aramaic Incantation Bowl », JAOS 120, 2000, p. 159-165.

<sup>13.</sup> C. H. Gordon, « Aramaic and Mandaic Magical Bowls », ArOr 1937, p. 84-106.

<sup>14.</sup> J. A. Montgomery, Aramaic Incantation Texts from Nippur, Philadelphie, 1913.

<sup>15.</sup> J. Naveh, Sh. Shaked, Magic Spells and Formulae, Jérusalem, 1993.

<sup>16.</sup> Gušan est une composante courante de l'onomastique iranienne (Gušan-yam, Gošnagam, Gušan(y)azdādh, Gušnasp, Gušnaspdat, etc.), cf. F. Justi, Iranisches Namenbuch, Hildesheim, 1963 (réimpression), p. 354-355 (article « Warešna »).

<sup>17.</sup> Asmandûch, Mehdûch, Bahmandûch, Šabordûch (Montgomery, n° 12 et 13); Newanduk (Gordon, texte K, p. 92) et bien d'autres.

<sup>18.</sup> Dans le texte n° 10 du corpus d'Isbell, Corpus of the Aramaic Incantation Bowls, Missoula (Montana), 1975, p. 40-41, et n° 5 de Montgomery, deux femmes, Nywndwk et 'bndwk, sont les filles d'un(e) même Pwšby. Elles seraient nées soit de deux mères différentes, dans ce cas, Pwšby serait le patronyme et les noms des mères seraient Nywn et 'bn, soit d'une même mère (Pwšby) et de deux pères différents. La coupe n° 18 d'Isbell semble être un peu plus précise quant à l'attribution paternelle de la première partie des noms suffixés en -dwk: Bhmndwk bt Nwndwk. Dans ce cas précis, la mère est Nwndwk, puisque le nom est féminin (« fille de »), alors que le nom du père (Bhmn) précède le suffixe.

<sup>19.</sup> Texte nº 4 de D. W. Myhrman, *Hilprecht Anniversary Volume*, Leipzig, 1909, repris dans le *Corpus* d'Isbell, p. 24-25.

<sup>20.</sup> Le verbe  $qm^c$  signifie « nouer, attacher ». Le texte B 5 de Naveh-Shaked est désigné par ce nom, ainsi que celui de la coupe n° 60960, inscrite en une écriture dérivée de la cursive palmyrénienne, éditée par J. Teixidor, « The Syriac Incantation Bowls in the Iraq Museum », Sumer 18, 1962, p. 51-62, aux p. 59-60.

2 et 3 : « que vieillisse de cinq cents (ans) ». Le nombre « cent »,  $m^3h$ , serait alors écrit  $my^3$  ( $m\hat{e}^3a$ ), quoiqu'il reste difficile à comprendre que l'on souhaite le vieillissement d'une personne d'un nombre aussi considérable d'années. Espère-t-on que la personne vive « cinq cents ans », autrement dit, longtemps (le chiffre serait alors symbolique), ou qu'elle soit épargnée par les mauvais esprits de son vivant et après sa mort ?

Le mystère qui entoure la divinité lui confère un prestige immense, mais les professionnels de la magie juive se trouvaient confrontés à la difficulté de devoir conjurer les démons par cette divinité au nom inaccessible. Ainsi, la conjuration des esprits malfaisants est formulée (ligne 5) au nom de la divinité dont le nom n'est pas livré, seulement désigné par le syntagme « Nom ineffable » (šm mpwrš, ligne 18), devenu lui-même un substitut du nom divin. Les autres attributs accordés au nom divin (lignes 8-11), hormis ceux qui ont trait à la pureté et à l'intégrité, insistent sur le mystère de l'articulation du nom divin, lequel est comparé à une forteresse imprenable (ligne 13). L'expression šm mpwrš peut, dans son ambiguïté, signifier « le nom explicite» (verbe prš, « distinguer, expliquer, définir »)21, en même temps que «le nom séparé», c'est-à-dire «à part», «singulier». Selon une tradition juive transmise par le Talmud, les grands prêtres, seuls à savoir prononcer le Nom (lors des bénédictions), l'auraient « avalé » volontairement, c'est-à-dire déformé ou prononcé indistinctement, afin de ne pas le divulguer (Qid 71a). D'autre part, « celui qui prononce le Nom divin selon ses lettres perd sa part dans le monde à venir » (Sanh 91a). L'auteur développe toute une spéculation mystique sur le nom imprononçable, qui repose sur une interprétation du tétragramme (auquel la ligne 12 substitue le trigramme YWY et peut-être même le digramme WY). À la ligne 13, une séquence inintelligible de mots pluriels clôt (sinon couronne) la liste des noms et attributs divins. Ils semblent relever de ces nomina barbara, auxquels on prêtait des pouvoirs d'autant plus forts qu'on les comprenait mal. Par ailleurs, comme la magie est vulgaire et, par conséquent, syncrétique, le passage d'un domaine linguistique à un autre et le mélange de mots d'origine diverse deviennent possibles<sup>22</sup>. Malgré leur apparente intelligibilité (paronomase, forme plurielle), le sens de ces nomina devait importer peu au magicien et à son client, puisque l'efficacité du charme dépend en grande partie de la foi.

21. « Explicite », serait-ce l'euphémisme qui qualifierait sa qualité de nom imprononcable et mystérieux ?

<sup>22.</sup> On devait conférer un caractère ineffable et mystérieux aux noms étrangers du fait de l'antiquité des langues. Pour le néoplatonicien Jamblique (vers 250-330), qui dénonçait les inventions lexicales de la langue grecque de ses contemporains, les noms, tout comme la vertu des prières, perdent leur force à cause de ces modifications, alors que les noms barbares, immuables et apparemment dépourvus de sens, détiennent, par leur antiquité une sacralité cachée. Jamblique plaide pour qu'ils demeurent inchangés, car, dit-il, « une fois traduits, les noms barbares ne conservent pas tout à fait le même sens [...] et ne gardent plus la même puissance » (Mystères d'Égypte, VII, 4-5, dans la traduction de P. Charvet et A.-M. Ozanam, La Magie. Voix secrètes de l'Antiquité, Paris, 1994, p. 199-201).

À la ligne 15, le nom \*ktry·l, substitut du nom divin, serait un nom composé formé de ktr, « couronne », imbriqué dans le nom Ariel (cf. Is 29, 1)<sup>23</sup>. Le nom apparaît dans un manuel de magie noire trouvé dans la Geniza du Caire, premier d'une triade angélique<sup>24</sup>. Rabbi Ismaël ben Élisée aurait vu Yah Akhtriel dans le Temple (Ber 7a). C'est également le nom du signe zodiacal du Verseau à la quatrième tequfa (Zohar II, 146b). Pour l'auteur de l'incantation, Akhtriel n'est pas une entité à part, un ange intercesseur ou destructeur (comme dans le texte de la Geniza), mais, comme dans le Talmud, un des noms divins substitut du tétragramme.

Les lignes 6 à 8 rappellent, par l'évocation de la création ainsi que par les interrogations négatives (mm), le discours divin du livre de Job<sup>25</sup>. L'auteur se montre ainsi familier des textes bibliques et parabibliques et s'il pratique la magie, c'est en se prémunissant de ces précautions d'ordre théologique, puisque la condamnation rabbinique de la magie vise les écrits hérétiques, teintés de christianisme ou de toute autre croyance impure.

#### III. COUPE MAGIQUE JUDÉO-ARAMÉENNE D'ABIU FILS DE DODAIA' ET D'IMMA'Î FILLE D'AHAT<sup>26</sup>

Coupe en terre cuite, pâte blanche, poreuse, friable par endroits avec, dans la cassure, une couleur légèrement rougeâtre, inscrite à l'encre brunie (dimensions : 15 cm de diamètre, 5 cm de hauteur).

La surface intérieure de la coupe est recouverte de petites taches noires de moisissure. Au fond de la coupe, une strate de cristaux cache un dessin délimité par un pourtour, à l'intérieur duquel on devine une silhouette.

Sept lignes plus ou moins lisibles se déploient en spirale à partir de l'intérieur. L'encre est délavée et effacée par endroits, notamment vers le fond de la coupe, ce qui rend le début lacunaire. L'écriture devient plus nette à partir du milieu du texte.

L'écriture et la langue sont judéo-araméennes.

<sup>23.</sup> C'est l'explication que donne M. Gaster, *Studies and Texts* I, New York, 1971, p. 297, en prenant appui sur un nom construit de la même manière, *šqdhzy*, qui combinerait *Šdy* et *hzq*, « puissant ». Le nom divin est ainsi dissimulé en même temps qu'amplifié dans ces combinaisons graphiques.

<sup>24.</sup> Naveh-Shaked, Amulets and Magic Bowls, op. cit., Geniza 6, l. 15, p. 235. Voici la triade: Aktryl, Hfkyl et Dfwnyl. Le deuxième nom évoque la destruction (hpk, « ruine », « destruction »), alors que le dernier semble s'analyser comme Pnyl, « face de 'El », précédé du pronom relatif d-.

<sup>25.</sup> Notamment Jb 38, 4-6.16.19.22.29 : « Où étais-tu lorsque j'ai fondé la terre ? [...] Qui a posé ses mesures ? [...] Sur quoi ses bases sont-elles fixées ? [...] Es-tu entré jusqu'aux sources de la mer, et dans l'insondable de l'abîme t'es-tu promené ? [...] Où se trouve le chemin où séjourne la lumière, et où est le lieu des ténèbres ? [...] Es-tu venu jusqu'aux réservoirs de la neige, et vois-tu les réservoirs de la glace ? »

<sup>26.</sup> Collection particulière (États-Unis d'Amérique).

#### Transcription

(1) ] 'LK[YN] LYLYT' ŠYD' W [3-4 lettres] B/KW [4-5 lettres] B/KSK [1 lettre] K/BS

(2) T' NŠY' [2 lettres] ŠLŢ' T[2 lettres]WMTY' MN ḤLBḤYWY BT

TSY WLYLY

(3) T' [3 lettres]WKY MN 'BYW BR DWDY' MN 'YM'Y BT 'ḤT L' TLŠTN MN HL

(4) BḤYWY L' TLW/YŠYN WTḤMY DMKY ŠNY ŚKYLKY KM'

DŠNY ŠYD' QDM'H DHW

(5) H BYWMY ŠLWMH BR DWYD ŚKYLWHY W'SL 'TŠNN 'WDMWYT KWLHY ODH SR GWB'

(6) RT MN DMN ŠYDY KWLHWN BŠWM YHW KSYN {YHW

KSYN} 'SYSQY DSŢNYN ŠWŢ' DMYN QWPY

(7) ŠYSY RT 'NPKY MN 'NPH 'MN 'MN 'MN SLH 'SLH SSSSSSSSSSSSS

#### Traduction

(1) [...] contre vous, Lilith, le(s) démon(s) et [...] (?) [...] (?) [...] (2) [...] des femmes, [...] l'armure (?), la T...ûmîtâ de la part de Halabhîwê, fille de T(û)sî, et Lili(3)t, ils t'ont..., (à l'écart) d'Abiu ('Ibaiu ?) fils de Dodaia, (et) d'Imma'î, fille d'Ahat ; vous n'avez pas arraché (?) à Halab(4)hîwê, ils n'ont pas été arrachés (tlyšyn) (?) / ils ne souilleront pas(?), alors, tu verras ton sang (?); il a altéré ton esprit, tout comme le premier démon, (celui) qui (5) fut aux jours de Salomon, fils de David, a altéré l'esprit de celui-ci et est que soient altérées rougeur et toute inflammation, le trouble du corps (6) qui tremble devant tous les démons ; par le Nom YHW, se sont cachés {YHW, cachés} les asîsqê des satans au fouet qui ressemblent aux singes (7) effrayants; que ta face tremble devant Sa face. Amen, amen, amen, selah, il a rejeté. SSSSSSSSSSSSSS.

#### Notes

Ligne 2. Ḥlbḥywy bt Ṭsy n'est probablement pas un anthroponyme, mais un nom de démon, inédit jusqu'ici : la première partie du nom peut s'entendre comme halab, « lait »; hywy désigne soit un pluriel masculin générique, hêwê, « animal », soit le singulier hîwê, « serpent » ; le matronyme T(û)sî désigne soit un rapace (à partir de tws, « glisser, voler avec rapidité »), soit le paon (tawwâs, emprunt au persan tavus, en grec, ταώς).

Ligne 3. 'Abiu se rattache à 'ab, « père ». Son matronyme, Dodaia', variante féminine de David, mais qui peut également se rattacher à dôdâ, « tante (paternelle) », est connu sous différentes formes : Ddy, Dwdy, Dwd' (cf. les coupes nos 19, 21, 22 de Naveh-Shaked, *Magic Spells...*). Celui d'Imma'î, formé à partir du mot « mère » (m), est attesté largement dans des coupes inscrites en judéo-araméen (*ibid.*, n° 14, 19, 21, 25). Le nom 'Ahat, formé à partir de « sœur », †ht, apparaît sur une coupe judéo-araméenne (*ibid.*, n° 23).

Le verbe *tlš* signifie « arracher, déraciner, dépouiller » : *tlštn* est l'accompli de la 2° pers. f. pl. « vous avez arraché ». À la ligne suivante, *tlyšw/yn* peut être lu comme l'impératif de la 2° pers. m. pl., *tlyšwn*, « (n') arrachez (pas) » (avec un *nun* final rare pour un impératif), ou bien comme un participe passif m. pl., « arrachés ». Dans les deux cas, le *yod* qui sépare la deuxième de la troisième radicale est superflu. Une autre possibilité serait de comprendre *tlyšwn* comme un inaccompli de la 3° pers. pl. du verbe *lwš*, « broyer, pétrir, mélanger » : « ils souilleront ». Un autre verbe *lwš* est attesté en mandéen, avec le sens de « souiller », dénominatif du persan *lûš*, « boue ». Le sujet féminin pluriel de ces verbes est probablement dissimulé par les lacunes et pourrait être celui auquel renvoie le suffixe de la préposition *d*, au début de la première ligne.

Ligne 7. 'slh pourrait être le 'affel du verbe slh, à moins qu'on ne doive lire « A(men). Selah ». Les seize samekh successifs en fin de texte pourraient être également autant d'abréviations du mot Selah.

#### Commentaire

Relevons que les quatre anthroponymes, 'Abiu, Dodaia, 'Imma-î et 'Aḥat, sont en rapport avec des termes de parenté. Deux explications sont possibles : il pourrait s'agir de noms conventionnels d'un texte impersonnel et qui aurait alors servi comme modèle au magicien. L'autre possibilité serait d'y voir des noms réels dont le choix supposerait l'existence de relations de consanguinité au sein de la communauté, en même temps que l'expression d'une résistance à l'introduction de noms iraniens, par ailleurs largement représentés chez les juifs de Mésopotamie.

On déduit une deuxième personne féminine à partir du suffixe pronominal -ky (« ton sang », « ton esprit », « ta face », lignes 4 et 7), sans toutefois savoir de laquelle des deux démons femelles mentionnées dans le texte il s'agit, de Lilith ou de Ḥalabḥîwê, fille de Ṭ(û)sî. Le nom de cette dernière apparaît deux fois, la seconde fois (lignes 3 et 4) sans le matronyme.

L'expression *šny śkylky km² dšny šyd²... śkylwhy*, « il altéra ton esprit, comme le démon... altéra son esprit (celui de David) », est vraisemblablement une réminiscence du passage biblique de I S 21, 14,  $way^2 šannô ²et-tamô$ , « et il (David) altéra son sens » (la Septante, en atténuant : καὶ ἡλλοίωσε τὸ πρόσωπον αὐτοῦ, « et il altéra son visage ») : à la cour du roi philistin Gath, David feint la folie, en altérant (šnh) volontairement sa raison (tm, « sens, perception, goût », mais aussi « jugement, raison »). Il est probable que, dans un milieu juif, on n'ait pas voulu admettre une simulation de la folie chez David et que l'on ait eu recours à l'inter-

vention d'un mauvais esprit qui aurait altéré la raison de David27. L'expression est reprise dans le lemme du Psaume 34, 1 : l'dāwîd b'sannôtô 'et-ṭasmô, « (appartenant) à David, lorsqu'il altéra sa raison » (LXX : τῷ Δαυίδ, ὁπότε ἡλλοίωσε τὸ πρόσωπον αὐτοῦ «(appartenant) à David, lorsqu'il changea son visage »). Si, en I S 21, 14 et Ps 34, 1, il est question de David, il n'est pas exclu que l'auteur du texte magique ait eu une connaissance moins rigoureuse de la source biblique et qu'il ait confondu David avec Salomon, et rapporté une expression détachée de son contexte d'origine. Salomon joua d'ailleurs un rôle majeur dans les pratiques magiques juives de l'Antiquité tardive et de la période byzantine et les traditions colportaient des récits assujettissant les démons au pouvoir de Salomon.

Une des adjurations courantes dans les textes magiques est formulée au nom du sceau ou de l'anneau de Salomon (zqth ou htmh dŠlmh)28. Dans ce texte, il n'en est pas fait mention, mais la brève évocation du personnage biblique de Salomon et d'un conflit qui l'aurait opposé à un démon pourrait être une réminiscence des traditions en rapport avec le Testament de Salomon, un pseudépigraphe de type aggadique (en langue grecque), centré sur la construction du Temple salomonien, et qui mélange des croyances ayant trait à l'astrologie, à la médecine, à la magie, à l'angélologie et à la démonologie<sup>29</sup>. Les oppositions entre Salomon et démons, d'une part, entre (arch-)anges et démons, d'autre part, sont très marquées dans l'apocryphe. Le nom du « premier démon » (ligne 4) n'y figure pas et rien n'indique que l'auteur se soit inspiré directement du Testament<sup>30</sup>, mais la réputation de Salomon en tant qu'auteur d'incantations devait être largement répandue, c'est du moins ce qui peut être déduit de diverses sources. Selon le livre de la Sagesse de Salomon 7, 15-22, Salomon connaissait l'astrologie, « le pouvoir des racines » et « la force des esprits » et, d'après le Targum shéni d'Esther, « Salomon régna sur les bêtes sauvages, sur les

28. Les nos 11 (qui fait référence à l'anneau de Salomon, sur lequel se trouve « le Nom ineffable ») et 34 de Montgomery ; l'amulette nº 27, les textes B 18, 20 et 26 de Naveh-

Shaked, Magic Spells..., et bien d'autres.

30. Le prince des démons, d'après le Testament, est Beelzéboul (il est reconverti par Salomon dans le découpage du marbre, 6, 9), tout comme dans le Nouveau Testament (Mt 12, 24; Le 11, 15; Me 3, 22), anciennement, l'un des anges déchus, mais rien n'indique dans le texte de la coupe qu'il s'agisse de lui.

<sup>27.</sup> Sur les déviations du sens de ce passage chez certains exégètes juifs (Rashi et David Qimhi), voir le commentaire de A. Caquot et Ph. de Robert, Les livres de Samuel, Genève, 1993, p. 262, n. 13.

<sup>29.</sup> G. Vermes et al. (éd.), E. Schürer, The History of the Jewish People in the Age of Jesus Christ, 3 vol., Edimbourg, 1973-87, p. 372-375; J. H. Charlesworth (éd.), The Old Testament Pseudepigrapha I, op. cit., p. 935-987. La plupart des manuscrits grecs byzantins datent des XV-XVI siècles, mais le texte est cité dans le Dialogue grec de Timothée et Aquila, un document chrétien écrit vers 400 n. è., voir F. C. Conybear, The Dialogues of Athanasius and Zachaeus and of Timothy and Aquila. Anecdota Oxoniensia, Classical Series, Part 8, Oxford, 1898. Rédigés à la première personne du singulier, certains écrits apocryphes jouaient d'une considération égale à celle qu'on doit à des sources directes. Ainsi, l'auteur du dialogue déclare se fier davantage au Testament qu'au livre biblique des Rois, puisque le message du premier est transmis « non par la main d'un historien, mais de la bouche de Salomon lui-même ».

oiseaux du ciel et sur les bêtes rampantes de la terre, ainsi que sur les démons, les esprits de la nuit (*lilîn*); et il comprit le langage de tous, selon ce qui est écrit "et il parla aux arbres" ». Flavius Josèphe rapporte, en témoin oculaire, le déroulement d'une séance d'exorcisme menée à l'aide du sceau de Salomon<sup>31</sup> et le Talmud évoque abondamment l'emprise qu'avait Salomon sur les démons<sup>32</sup>. Enfin, les chrétiens<sup>33</sup> et les Mandéens partageaient avec les Juifs les mêmes croyances dans les pouvoirs magiques de Salomon<sup>34</sup>.

<sup>31. «</sup> Et Dieu le (Salomon) gratifia du savoir de l'art utilisé contre les démons au bénéfice et pour la guérison des hommes. Il composa également des incantations (ἐπωδας) par lesquelles les maladies sont éloignées et il laissa des exorcismes par lesquels ceux qui étaient possédés par des démons les sortaient sans possibilité de retour. Cette sorte de thérapie a un grand pouvoir parmi nous de nos jours, puisque j'ai vu un certain Éléazar, un compatriote, en présence de Vespasien, de ses fils, de ses tribuns et de nombre de soldats, hommes libres possédés par des démons et voici la manière de la thérapie : il mettait au nez du possédé un anneau (τὸν δακτύλιον) qui présentait sous son sceau (ὑπὸ τῆ σφραγίδι) une des racines (ρίζαν) prescrites par Salomon, et alors, dès que l'homme la humait, il arrachait le démons par les narines et, une fois que l'homme tombait, il adjurait le démon de ne plus jamais revenir vers lui, en prononçant le nom de Salomon et en récitant les incantations (τὰς ἐπφδας) qu'il avait composées. Ensuite, en voulant convaincre les spectateurs et leur prouver qu'il avait ce pouvoir, Éléazar plaça une coupe ou une bassine pleine d'eau, légèrement inclinée, et ordonna au démon à peine sorti de l'homme de la renverser et de faire savoir aux spectateurs qu'il avait quitté l'homme. La chose faite, le savoir et la sagesse de Salomon furent clairement révélés [...] », Antiquités juives VIII, 45-49.

<sup>32.</sup> TB Git 68a-b; ExR 52, 4; CtR 1, 1, 5; NbR 11, 3; TB Meg 11b, etc.

<sup>33.</sup> Selon Origène, « il est courant que l'on s'adresse aux démons avec des adjurations écrites par Salomon » (In Matth., 26, 63, PG 13, col. 1757).

<sup>34. «</sup> Le roi Salomon, fils de David, est né et est apparu, il devint roi de Juda et le puissant gouverneur de Jérusalem. Les démons et les  $d\bar{e}wa$  se sont soumis à lui et marchèrent selon sa volonté, jusqu'à ce qu'il se glorifie lui-même et se soit rendu ingrat envers la bonté de son Maître. Ensuite, les démons et les  $d\bar{e}wa$  se détournèrent de son discours et le pouvoir lui fut enlevé » (Ginza yamina, 190, p. 28).



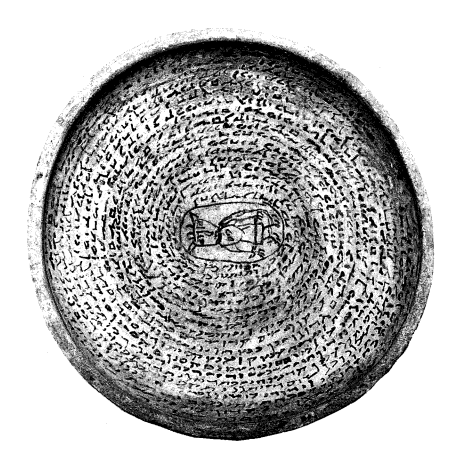
Coupe mandéenne d'Amkur



Fac-simile de la coupe d'Amkur

מפווני פין שמנאתוחות לח למישודין בת מושבוו דתיותט, כזי חמנשי מנו דינן דומני עמדינתני לח לאפויםנישילמי למדימותנתסיבד חמושי מינאלוש בתדרך כת משכן, נצשי רא כ נישה לדי נוצ ודי נחור לני חותה בותה כישם דיב די ולנם נוני ו מוכ לד נשנן וניד נשן ון דישנן דימנן דיוסוכלם לינוס בין כשום שיציי דבר ויים וכתי בינכני לוחי בי ומני ח פינו ניבנו נמשוכר אל נסוד נמן למא נה ליה ביאופלנא די מנת לנשים בשומש אלא מנל לרייני א כסוד ומל מי לניתו דומוכוכנית מאופנית נמינלקומת מיון מין גל לרים מיונים מיון מין גל לרים מיונים מיונים מיונים לרים מיונים מיונ לרים י במים יו דר נשו וכמו מני שר בות ד לותד ב שמון שבי קד נשוף ל בנו תומנה מצא קדו משה וכמו מני שר בות ד לותד ב שחוו שבי קד נשו הל ות הנסני שנה או כלים וני בם לבות הם בחורה מסעום אנה לבו להודו ארן לעולש בעול שי או לרנמים וייפית שם ארוגויירך כניו חונונים מוצימו דיפות שם דיניתו מיום וכיודום ושל פופיוע ך אומנתון אותו תנינתוך ביוחת ומושת שנין כין קם יתיך תם תודום תר ופתרפי תוךח לקיו בקבינתר גנוו כרוף ונניפורך בכן לעו בש ויותול מיכל ולמי שם וכי חשומו לם קסוף ב מקבין בו קיף מיח נין בשויוליי בחוד מדים מו מיחדין קודר לנתחים ביות בות מות ווין ליות-מו וו נתואת ביכשה אם מי בית מיניליף כיו תקץ דיודן וכי ותקנאמן シカリやロコトラのまでロンフキナットではつきしのかけのかけのかりかりカリカロア די כקומינות ללכת ל קדי בינה ניוכת דיל יח אחת פחדינאל יחוי בלושים ווכן אילניגרך המיות עדיים וכייתש פולניי תדלקוון קריות וכרובים ב אר נדרוך ב תכון שכונוגל שום דיית לניתקפ יויתלק נין יו דינינבוני בין איויום שליון ילי איוודוחן וישוריבות ולפת כניחוכ נלולוניוא ב ניתנת גושי לקדיר ל ולפינים שנולו בישמון ניני בפינד ונינוחשיו בים לו ין אלמוננים פן חויל כחדחולד דפתת חותונינים ותוחותי カルロシャハノア コンノンノン・ナコタンナクシャコカカロイヤハカカナカコカンカ פלנת יצרוחרים התפני היחפל נינניה בדצו ליבדוף כת פיוש ברוש נושארו נויא לוינוויא לדינתו שם לליל נות וכי כבל ולא מוול יאלו ליותר בין בין כי בין בין בין בין בין בין בי אר וד כתמושת (נ בין יון פיב דבן וולעום אמין אמי (סנת שיד וקנם

Fac-simile de la coupe judéo-araméenne de Gušnazduk



Coupe judéo-araméenne de Gušnazduk



Coupe d'Abiu et d'Imma'î Photo Collège de France (J.-P. Martin)



Fac-simile de la coupe d'Abiu et d'Imma'î