N

N

La retraite cellulaire comme méthode d’éducation
spirituelle des disciples dans les voies soufies
Rachida Chih

» To cite this version:

Rachida Chih. La retraite cellulaire comme méthode d’éducation spirituelle des disciples dans les voies
soufies. 2021. hal-03441747

HAL Id: hal-03441747
https://hal.science/hal-03441747v1

Preprint submitted on 22 Nov 2021

HAL is a multi-disciplinary open access L’archive ouverte pluridisciplinaire HAL, est
archive for the deposit and dissemination of sci- destinée au dépot et a la diffusion de documents
entific research documents, whether they are pub- scientifiques de niveau recherche, publiés ou non,
lished or not. The documents may come from émanant des établissements d’enseignement et de
teaching and research institutions in France or recherche francais ou étrangers, des laboratoires
abroad, or from public or private research centers. publics ou privés.

Distributed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License


https://hal.science/hal-03441747v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://hal.archives-ouvertes.fr

La retraite cellulaire comme méthode d’éducation spirituelle des

disciples dans les voies soufies

Rachida CHIH

Résumé

Cet article porte sur la retraite cellulaire telle qu’elle était pratiquée dans les voies
soufies ou elle jouait un réle fondamental dans [’éducation spirituelle (tarbiyya) des disciples.
Le mot arabe khalwa, désigne aussi bien la retraite elle-méme que le lieu ou elle s’ accomplit.
L article présente les conditions, les modalités et les effets de la retraite spirituelle zels qu ils
ont été explicités dans des manuels de ['époque moderne et sa mise en pratique dans une voie
particuliere, la Khalwatiyya, qui a pris justement son nom de la pratique de la khalwa. Si la
retraite comme méthode d’éducation spirituelle des disciples a décliné a I'époque
contemporaine, elle reste pour certains maitres accomplis un moyen privilégié pour se

rapprocher Dieu et un mode d’acces a la sainteté.

Mots clés : confréries, retraite spirituelle, Khalwatiyya, Egypte

This article focuses on spiritual seclusion as it was practised in the Sufi brotherhoods
where it played a fundamental role in the spiritual education (tarbiyya) of disciples. The
Arabic word khalwa refers to both the retreat itself and the place where it is performed. The
article presents the conditions, modalities and effects of spiritual seclusion as they were
explained in Sufi handbooks of the Modern period and as it was practiced in a particular
brotherhood, the Khalwatiyya, which took its name from the practice of khalwa. Although the
retreat as a method of spiritual education for disciples has declined in contemporary times, it
is still practised by some Sufi masters for whom it remains a privileged means of getting

closer to God and a mode of access to holiness.
Keywords : Sufi brotherhoods, seclusion, Khalwatiyya, Egypt

Selon les milieux et les périodes, les soufis pratiquaient trois types de retraite spirituelle

(khalwa) : celle qui s’effectue dans une cellule selon une durée déterminée par les disciples et



leur maitre, la pérégrination (siyaha) ou retraite ambulante, qui privilégie les déserts, les
montagnes et les cimetiéres (adoptée par les premiers ascétes) et la retraite au milieu de la
foule (khalvat dar anjuman), ou retraite intérieure, mise en relief par les Nagshbandis d’Asie
centrale, qui n’était réservée qu’aux maitres accomplis Cet article s’intéresse plus
particulierement a la retraite cellulaire telle qu’elle était pratiquée dans les voies soufies oU
elle jouait un role fondamental dans 1’éducation spirituelle (tarbiyya) du disciple. Par elle, ce
dernier pouvait se concentrer sur Dieu et atteindre I’illumination (en arabe fath, “I’ouverture”
spirituelle). Le mot arabe khalwa désigne aussi bien la retraite elle-méme que le lieu ou elle
s’accomplit : il est construit sur la racine khala, qui exprime 1’idée de vide car il s’agit de faire
périr en soi tout ce qui s’oppose a la pure adoration de Dieu : mourir a soi-méme pour renaitre
spirituellement. Selon la conception du grand soufi andalou, Ibn ‘Arabi (m. 1240), la khalwa
est un retour au vide originel (khald’), 1a réalisation d’une « vacuité » ontologique que seule
la présence divine peut emplir'. Ainsi la retraite est-elle décrite comme une entrée au tombeau
car la cellule dans laquelle elle s’accomplissait devait étre semblable & un étroit caveau
pouvant tout juste permettre & un homme d’effectuer les mouvements de prosternation de la
priere rituelle. Pour tuer aussi bien I’ame charnelle (nafs) que faire silence a I’intellect, celui
qui entrait en retraite était soumis a une stricte ascese : la faim, le sommeil, le silence et la
solitude. On comprend des lors pourquoi cette pratique difficile et exigeante n’était pas
conseillée au débutant et ne pouvait se faire qu’avec 1’autorisation et sous 1’étroite supervision
du maitre.

La retraite spirituelle est soumise a des régles trés strictes qui ont été conservées dans
des manuels écrits par des maitres a I’intention des disciples. Les premiers manuels sont
rédigés par des soufis persans du Khorassan, dans 1’actuel Iran, et refleétent la vie a I’intérieur
des khangas dans lesquelles ils séjournaient: ces établissements destinés aux soufis
comportaient souvent des cellules individuelles pour des retraites prolongées. « L’Epitre »
(Risala) du soufi de Nichapour, Qushayri (m. 1074) reste jusqu’a nos jours le manuel de
soufisme le plus étudié par son style clair et pédagogique : considéré comme un classique de
la littérature soufie, il est toujours en vente dans les librairies®. Cependant, & partir du XI1°
siecle une nouvelle génération de manuels voit le jour ; écrits par des maitres fondateurs de

voies soufies, ils puisent chez des auteurs plus anciens comme Qushayri, mais aussi Makki

! Geoffroy, Eric. Initiation au soufisme, Paris, Fayard, 2003, p. 270. Chodkiewicz, Michel. “Les quatre morts du
soufi”, Revue de [’histoire des religions, 215, 1 (1998), 35-57.
ZTraduction anglaise de la Risala par Alexander Knysh, Al-Qushayri's Epistle on Sufism: Al-Risala Al

Qushayriyya, Reading, Garnet Publishing, 2007.



(m. 996) et Ghazali (m. 1111)° pour produire des manuels d’un type nouveau puisque les
régles de la voie, et en particulier celles de la khalwa, sont présentées selon une classification
qui n’existait pas chez leurs prédécesseurs. Ils répondent aux besoins d’un soufisme qui s’est
de plus en plus institutionnalisé a 1’intérieur des voies et requiert donc un réglement précis.
Deux de ces ouvrages connurent rapidement un tres grand succes aupres des maitres des
autres voies et furent maintes fois copiés jusqu’a la fin du XIX® siécle : il s’agit du « Livre des
dons de la connaissance » (Kitdb ‘awdarif al-ma ‘drif) de Suhrawardi (m. 1234) et de « La clé
de la réalisation spirituelle (Miftah al-falah) d’Ibn Ata Allah al-Iskandari (m. 1309)*. Dans
cet article, nous allons présenter les conditions, les modalités et les effets de la retraite
spirituelle tels qu’ils ont été transmis dans les manuels de soufisme de la période moderne
puis pratiqués dans une voie particuliere, la Khalwatiyya, qui a pris justement son nom de la
pratique de la khalwa : son fondateur éponyme, Umar Khalwati (m. 1397), aurait été appelé
ainsi car il aimait & se retirer dans un arbre au tronc creux’. Nous montrerons, ensuite, que
bien qu’elle ait décliné comme méthode d’éducation des disciples a I’époque contemporaine,
elle continue d’étre pratiquée par des maitres accomplis : la retraite redevient ainsi ce qu’elle
avait ¢ét¢ a ses débuts, une pratique individuelle et informelle d’accomplissement spiritual et

un mode d’acces a la sainteté.

Les conditions préliminaires au retrait du monde

En Orient au Moyen-Age, les sultans ayyoubides et mamelouks encouragent le soufisme et
construisent pour les maitres et leurs disciples des établissements pour leurs activités ;
khangas et zawiyas naissent au ceeur de la ville et parfois dans les zones encore désertes qui
entourent la ville et trés rapidement, autour du lieu, un nouveau quartier prend naissance :
c’est le cas de la zawiya Demirdéshiyya au Caire. Son fondateur, Muhammad Demirdash (m.
1523-1524), originaire de Shirwan dans le Caucase, arrive en Egypte comme mamelouk
(esclave-soldat affranchi) du sultan Qayt Bay (r. 1468-1496) ; du Caire, lui et un autre

mamelouk turc, Shahin al-Khalwati (m. 1547-48), se rendent a Tabriz, en Iran, auprés d’un

® Al-Makki, Ab( Talib, Qat al-Quldb, Dar al-kutub al-'ilmiyya, Beyrouth, 2016 ; al-Ghazali, Abd Hamid, /hya’
‘ulim al-din, Damas, Dar al-Manhal Né&shirdn, 2010.

* Traduction allemande du ‘Awdrif al-Ma ‘drif par Richard Gramlich, Die Gaben der Erkenntnisse des ‘Umar as-
Suhrawardr (‘Awdrif al-Ma ‘arif), Wiesbaden, Steiner Franz Verlag, 1998 ; traduction anglaise du Miftéh al-
falah par M. A. Koury Danner, The Key to Salvation, A Sufi Manual of Invocation by Ibn ‘Atd Alldh al-
Iskandari, The Islamic Text Society (2010).

> Sur la retraite dans les troncs d’arbre, voir I’article de Thierry Zarcone dans ce volume.



maitre de cette ville, ‘Umar Rashani (m. 1486), pour y étre initiés a la Khalwatiyya. Cette
voie avait pris son essor au XV° siécle a partir de Baku, dans I’actuel Azerbaidjan, grace a
Yahya Shirwani (m. 1463), puis s’étendit en Anatolie et de 13, a la faveur de la protection des
sultans ottomans, dans tous les territoires de I’Empire®. Aprés leur initiation, Muhammad
Demirdash et Shahin al-Khalwati sont renvoyés en Egypte pour y répandre la Khalwatiyya.
IIs sont bient6t rejoints au Caire par un autre disciple de Rdshani, Ibrahim Gulshani (m.
1534), un turc d’Anatolie fuyant I’arrivée des Safavides dans la ville en 1501°. Tous trois
recoivent la protection des sultans mamelouks puis ottomans qui prend tout d’abord la forme
de constructions d’édifices pour la pratique des rites propres a leur voie et au premier chef
celle de la retraite cellulaire.

Le soufi égyptien, ‘Abd al-Wahhab al-Sha‘rani (m. 1565), leur contemporain, nous a
laissé un témoignage vivant sur I’intégration et les activités de ces trois soufis dans la ville du
Caire. Des son retour en Egypte, Shahin al-Khalwati se retire du monde de maniere
définitive ; il s’installe dans la montagne du Mugattam, un plateau calcaire qui borde la ville
du Caire a l'est, considéré dans la tradition islamique comme une montagne sacree, pour y
mener une vie d’ermite. Sharani affirme qu’il n’est pas descendu en ville pendant plus d’une
trentaine d’années et que les dirigeants ottomans gravissaient fréquemment la montagne pour
lui rendre visite et bénéficier de sa baraka®. Gulshani s’installe, avec ’aide de Demirdash, a
Birkat al-Hajj, a la sortie du Caire, jusqu’a ce que le sultan mamelouk Qéansth al-Ghur lui
octroie des habitations pres de la mosquée al-Mu'ayyad, dans le quartier de Bab Zuwayla. Sa
khanga, appelée du nom turc de tekke, abritait des cellules pour la retraite spirituelle et un
mausolée a coupole. Le mausolée se trouve toujours au milieu d'une cour carrée dont les trois
cotés étaient bordés de résidences pour les soufis et de cellules pour la retraite. Ce mélange de
résidences et de cellules devait favoriser les échanges et les liens entre les soufis en retraite et
les novices. Dans le cadre de leur initiation, les nouveaux disciples (derviches) rendaient
hommage aux soufis reclus dans leurs cellules®. L’ermitage de Shahin comme le tekke de
Gulshani existent toujours, mais le premier est dans un état de dilapidation, quant au second,

il a cessé depuis trés longtemps toute activité. Tout autre est la destinée de la zawiya de

® Clayer, Nathalie. Mystiques, Etat et société. Les Halvetis dans I'aire balkanique de la fin du XVe siécle a nos
jours, Leiden: Brill, 1994 ; Curry, John J. The Transformation of Muslim Mystical Thought in the Ottoman
Empire: The Rise of the Halveti Order, 1350-1650, Edinburgh, Edinburgh Uniersity Press, 2010.

" Curry, John J. « "Home Is Where The Shaykh Is”: The Concept of Exile in the Hagiography of lbrahim-i
Gulsheni », Al-Masag: Islam and the Medieval Mediterranean 17, 1 (2005), pp. 47-60.

® Sharani, ‘Abd al-Wahhab. Al-Tabagat al-kubra, Le Caire, 1954.

° Behrens-Abouseif, Doris. « The Takiyyat Ibrahim al-Kulshani in Cairo », Mugarnas, 5 (1988), pp. 43-60 ;
Emre, Side. Ibrahim-i Gulshani and the Khalwati-Gulshani Order, Leiden, Brill, 2016, p. 84.



Demirdash qui continue de fonctionner jusqu’a aujourd’hui, une longévité qui n’a pas manqué
d’attirer I’attention des anthropologues™.

Muhammad Demirdash fait construire sa zawiya a I’entrée de la ville ou il cultive la
terre et plante des arbres fruitiers dont les revenus lui permettent de faire vivre sa famille et
les disciples qui séjournent dans la zawiya. Décrite au départ comme une simple cabane ou le
maitre habitait avec sa femme, elle a fait tres vite place a un batiment carré surmonté d’une
coupole ; dans un angle, un cénotaphe en bois (magam) indiquait I’emplacement du tombeau
du cheikh Demirdash. Les études architecturale et archéologique datent la construction du
dome de la zawiya d’avant 1496, Nous savons, grice a la description détaillée qu’en a faite
au XIX® siecle ‘Ali Pasha Mubardk dans son grand ouvrage de topographie historique Al-
Khitat al-Tawfigiyya, qu’au cours des années et des siécles la cabane s’est fondue dans une
grande mosquée, la plus grande du quartier qui porte désormais le nom de Demirdash, et
qu’elle contient une cinquantaine de cellules (khalwa) réparties sur deux étages dans des
batiments donnant sur deux cours'?. Dans la Khalwatiyyya Demirdéashiyya, comme dans
toutes les autres voies, la retraite a lieu dans la zawiya du maitre car la proximité de ce dernier
est nécessaire a son accomplissement : c’est lui qui fait entrer le disciple dans la cellule quand
il le juge prét et qui I’en fera sortir au terme de la période qu’il aura fixée. Il lui prescrit le
type d’invocations auxquelles il devra s’adonner et lui prodigue conseils et assistance ; enfin

le disciple confiera a son maitre ses inspirations et ses visions lorsque celui ci viendra le voir.

La soumission au maitre

La relation maitre-disciple est le pivot de la voie soufie autour duquel toutes les autres
questions liées a I’initiation se rassemblent. La progression spirituelle, par le compagnonnage
(suhba) ou dans la solitude (khalwa) ne peut s’accomplir sans 1’instauration de ce rapport
entre ’aspirant et le maitre dépositaire de 1’autorité divine. Les manuels de soufisme
décrivent la relation maitre-disciple comme un acte de confiance et d’amour absolu de 1’un
pour ’autre, cet acte d’amour par lequel Dieu créa I’humanité. Cette relation de don de soi de
la part des deux parties est scellée par un pacte d’allégeance (bay ‘a) au cours d’une cérémonie

ou le novice fait veeu d’obéissance a son futur guide. Le disciple se soumet et obéit a son

%Vaugh, Earle H., Visionaries of Silence. The Reformist Sufi Order of the Demirdashiya al-Khalwatiya in
Cairo, Cairo, AUC Press, 2008.

1 Behrens-Abouseif, Doris et Leonor Fernandes. « An unlisted monument of the fifteenth century: the dome of
Zawiyat al-Damirdash », Annales Islamologiques 18 (1982), 105-121.

2 Mubarak, ‘Ali Pacha. Al-Khitat al-tawfigiyya al-jadida, Le Caire, 1969, réimprimé par Al-Hay’at al-misriyya
al-‘4mma i 1-kitab, 1981.



cheikh, aussi bien dans ses actes extérieurs (voyage, mariage) qu’intérieurs (sa progression
spirituelle). Le disciple devra lui confier toutes ses pensées, bonnes ou mauvaises, lui obéir en
toutes choses, se soumettre a lui et étre avec lui comme « le cadavre entre les mains du laveur
de morts », selon I’expression soufie célébre. Acte de soumission de la part du disciple, il est
devoir de transmission de la part du maitre. Le maitre agit en intermédiaire et guide (wasila,
wasita, dalil) entre le disciple et Dieu jusqu’a ce que le disciple parvienne a la séparation,
c’est-a-dire a la transformation de son amour et son bon comportement (adab) envers son
maitre en un amour et un bon comportement envers Dieu. Il deviendra alors a son tour, au

terme de son initiation, vecteur de I’amour divin vers les discipleslg.

Une préparation préalable

Le manuel du soufi alépin Qasim al-Khani (m. 1697), « Le cheminement intérieur vers le Roi
des rois » (Al-Sayr wa I-suldk ila malik al-mul(ik), connait un vif succeés en Egypte aux XVIII°
et XIX® siécles en Egypte auprés des maitres de la Khalwatiyya®*. Dans son chapitre sur la
retraite, I’auteur juge important de rappeler qu’elle est un exercice difficile, voire périlleux,
qui nécessite au préalable une préparation mentale et physique a I’ascése et a I’isolement ; elle
est donc réservee aux initiés qui sont parvenus a un certain degré de développement spirituel.
Il suit en cela Ibn ‘Arabi, auteur de deux traités sur la khalwa, qui met en garde contre I’entrée
en retraite sans se soumettre au préalable & une stricte discipline du corps et de 1’ego
(riyada)®®. Khani lui-méme s’était retiré du monde aprés de nombreuses années passées a
voyager dans tout I’Empire ottoman pour ses affaires. A son retour définitif a Alep, il ressent
le désir de s’isoler des autres, d’abandonner le commerce et de suivre la voie de I’humilité et
de la pauvreté. D’aprés ses propos, il semblerait qu’il ait eu une sorte de crise mystique :
«J’ai alors changé d’habit, de compagnie et d’égo (al-hallas, al-jallds wa’l-anfas), j’ai
combattu mon ame charnelle (nafs) et ses ennemis (les plaisirs de ce bas-monde) par la faim
et la veille pendant sept années sous la direction de mes maitres. Durant deux années, je ne
prenais qu’un repas toutes les 16 heures ; il se limitait & une poignée de farine dont je faisais

une soupe que j’adoucissais avec une cuillére de miel. Par la suite j’ai continué a manger tres

3 Gril, Denis. « Le modéle prophétique du maitre spirituel en islam », in Giovani Filoramo (ed.), Maestro e
disciple. Temi e problemi della direzione spirituale tra VI secolo a.c. e VII secolo d.c. (Brescia 2002), pp. 345-60
14 Chih, Rachida. « Le livre pour guide : éthique (adab) et cheminement spirituel (su/iik), chez trois auteurs
soufis, Qasim al-Khani (m. 1697), Muhammad al-Samantidi (m. 1785) et Ahmad al-Dardir (m. 1786) », in F.
Chiabotti, E. Feuillebois-Pierunek, C. Mayeur-Jaouen, L. Patrizi, (eds), Ethics and Spirituality : Sufi Adab, Brill,
Leiden, 2017.

15 Chodkiewicz, M. « Les quatre morts du soufi », p. 45-47.



peu suivant en cela les recommandations de mes maitres »'°. Le méme récit est rapporté au
sujet du cheikh khalwati égyptien, Ahmad al-Dardir (m. 1786), propagateur de la
Khalwatiyya dans toute la Haute-Egypte : il aurait lui aussi passé sept années dans une cellule
en se nourrissant uniquement de raisins secs'’.

Dans son traité, Khani distingue sept étapes dans la progression spirituelle que le soufi
parcourt jusqu’a la derniére qui est celle de la mushéhada, la vision directe des manifestations
divines (tajalliyat). A chaque étape correspond la mention répétée (dhikr) d’un nom de Dieu
dans un but initiatique ; le disciple s’imprégne de ce nom comme un reméde approprié'®. La
progression spirituelle est un combat (riyadat/mujahada) contre la nafs (la chair ou 1’ego) qui
provoque 1’étroitesse du cceur (tadayyuq al-galb), par des exercices dont le but est la
transformation progressive de 1’ame vers un état qui la préparera a recevoir 1’illumination
divine. Cet entrainement consiste tout d’abord a diminuer la nourriture, le sommeil, la parole,
a se couper du monde jusqu’a oublier famille et amis : « éloigne-toi des hommes jusqu’a ce
que I’on dise de toi que tu es fou »*°. Le grand mystique Ibn ‘Arabi (m. 1240 avait formulé les
mémes mises en garde : «Il t’incombe avant d’entrer en retraite de t’étre soumis a la
discipline initiatique (riyada), c’est-a-dire d’avoir purifié ton caractére, renoncé a
I’insouciance et d’étre devenu apte a supporter ce qui te cause du tort, celui dont le fath
précéde la riyada n’atteindra pas sauf exception la virilité spirituelle?®. A la cinquiéme station,
I’ame est enfin parvenue & se déetacher des biens de ce bas monde et le cceur a se purifier de
tout ce qui n’est pas Dieu ; elle est décrite comme satisfaite (radiya, de la volonté divine
Coran, 89:28) et chemine désormais en Dieu (fi-LIah) ; son monde originel est al-Lah(t qui
est le monde des Noms et des attributs divins et sa demeure corporelle est le secret du secret
(sirr al-sirr), son état spirituel est celui de I’extinction (fand’), ses attributs sont le
renoncement a tout ce qui n’est pas Dieu, la sincérité, la dévotion scrupuleuse (wara®), la
satisfaction de tout ce qui peut advenir dans ’univers sans que le cceur ne frémisse ni ne

repousse ce qui lui est desagréable, car I’ame est complétement absorbée dans la

A A

16 Al-Muradi, Muhammad. Silk al-durar fi a ‘yan al-qarn al-thdni ‘ashar, Beyrouth, Dar al-kutub al-‘ilmiyya,
1997, 1V, p. 24

7 Al-Muradt, Silk al-durar, 1V, p. 24.

18 Giordani, Demetrio. « Le metamorfosi dell’anima e gli stadi della via spirituale: considerazioni intorno a ‘Al-
Sayr wa-l-suldk il& maliki-l-muldk’ dello ‘shaykh’ Qéasim ibn Sal&h al-Din al-Khani di Aleppo (1619-1697) »,
Divus Thomas (rivista quadrimestrielle dello studio filosofico) 48, 3 (2007), 117-34.

19 Khant, Al-Sayr wa I-sulk ila malik al-muldk, edited and annotated by Ibrahim Shams al-din, Beyrouth: Dar
al-kutub al-‘ilmiyya, 2005, p. 123.

2 Addas, Claude. Ibn ‘Arabi ou la quéte du Soufre rouge, Paris, Gallimard, 1989, p. 54-55.



contemplation de la beauté absolue : a ce stade, écrit Khani, la retraite cellulaire (khalwa) lui

convient spécialement®.
L’entrée au tombeau

Un autre manuel de soufisme qui a beaucoup circulé a 1’époque moderne est celui du soufi de
Médine, Ahmad al-Qushshashi (m. 1661), Le glorieux collier de perles sur le pacte
d'allégeance, sur le dhikr et sa transmission et sur les chaines initiatiques des gens de
I'unicité (Al-Simt al-majid fi sha’n al-bay‘a, wa’l-dhikr wa talginihi wa salasil ahl al-
tawhid)?? : son chapitre sur la khalwa est trés fortement repris de « I’Epitre sur la retraite
cellulaire » (Risalat al-khalwa) d’Ibn ‘Arabi?®. Les dimensions de la cellule y sont décrites
avec une grande précision ; elle doit étre étroite, sombre et hors de portée de 1’entourage du
disciple. Ces dimensions sont déterminées par référence aux postures de la priére rituelle : sa
hauteur doit étre celle d’'un homme debout les bras leves au ciel, et sa longueur celle d’un
corps prosterné ; sa largeur doit permettre la position finale de la priére ou 1’on est assis en
tailleur. La cellule n’a pas de fenétre car aucune lumiere ne doit y pénétrer et sa porte doit étre
étroite et solide. Seul le maitre aura le droit d’y entrer. On comprend dés lors pourquoi la

retraite a été décrite comme une entrée au tombeau®.

Les modalités de la retraite cellulaire

Les manuels de soufisme mentionnent souvent la retraite de 40 jours (arba’iniyya), qui
rappelle la retraite de Moise pendant quarante jours sur le mont Sinai, mais en réalité sa durée
est tres variable explique Qushshashi dans son manuel : elle peut aussi étre de 7, 10, 20 ou 30
jours, en foction des dispositions des retraitants. Certains peuvent atteindre 1’illumination
rapidement, en quelques jours, alors que pour d’autres plusieurs périodes de 40 jours seront
nécessaires. Le retraitant devra jelner chaque jour, cela le fortifiera dans son combat contre
I’ame concupiscente et raffinera son caractére (tahdhib al-akhlag)®. Pour la rupture du jeline

la quantité d’aliments devra étre adaptée a la constitution de chacun. Qushshashi est bien plus

21 Khant, al-Sayr wa I-suldk, p. 160.

22 Qushshashi, Ahmad. Al-Simt al-majid fi sha’n al-baya, wa’l-dhikr wa talginihi wa salasil ahl al-tawhid,
Hyderabad, D4’irat al-ma’arif al-nizdmiyya, 1909.

2 Chodkiewicz, Michel. Le Sceau des saints. Prophétie et sainteté dans la doctrine d’Ibn ‘Arabi, Paris,
Gallimard, 1986, p. 183 ; Qushashshi, Al-Simt al-majid, p. 81-86.

2 Chodkiewicz, Michel. « Les quatre morts du soufi », p. 44.

% Qushshash, Al-Simt al-majid, p. 81.



modéré que Suhrawardi qui recommandait de rompre son jeline avec un peu de pain et de sel.
La diete devra, cependant, étre adaptée de maniére a ce qu’elle ne provoque point de
flatulences ou de selles fréquentes ce qui obligerait le retraitant a refaire 1’ablution compléte
(ghusl) car une des regles de la khalwa est de se trouver en état de pureté rituelle permanent.
Qushshashi recommande de consommer amandes, noisettes, pois chiches frites et graines de
sesame écrasés avec un peu de sucre, seuls ou avec du pain : le sucre peut étre remplacé par
une petite poignée de raisins secs. Le retraitant s’efforcera de réduire sa quantité de nourriture

de maniere tres progressive. Il dormira peu et veillera autant que possible.

L’invocation

La khalwa n’est pas le lieu de la méditation ou de la pensée spéculative, mais celui de
I’invocation de Dieu (dhikr) a laquelle elle est intrinséquement liée. Le dhikr est le pilier
principal de la voie soufie. Qushshashi, qui sur ce chapitre reprend, presque mot a mot, le
Miftah al-falah d’Ibn ‘Ata Allah, rappelle que le dhikr est un commandement du
Prophéte : « ‘Ali demanda au Prophete quel était le plus court et le meilleur chemin qui
menait a Dieu et le Prophete lui recommanda I’invocation permanente de Dieu dans la retraite
spirituelle »?°. Assis en tailleur, les yeux fermés ou mis-clos, les mains posées sur les cuisses,
le disciple invoque Dieu avec la formule la plus recommandée par les maitres qui est la
profession de foi, « il n’y a pas d’autre divinité que Dieu » (L& il&h illa-LIah) : cette formule
est définie par Qushshashi comme le dhikr fondamental ou principal qui englobe tous les
autres dhikr (dhikr al-umm al-jdmi’ li-jami’ al-adhkér). Durant la retraite, le dhikr intérieur,
ou dhikr du cceur (dhikr al-galb), est préférable au dhikr vocal (dhikr al-lisdn) pratiqué lui
lors de sessions collectives®’. Le dhikr intérieur qui a pour siége le cceur physique, doit étre
aussi léger que le bourdonnement de 1’abeille, ni trop haut ni compleétement silencieux. Il doit
conduire a une forme supérieure d’invocation, le dhikr du secret (dhikr al-sirr) ou de la
conscience intime qui est I’invocation de Dieu dans son état intérieur qui est plus profond que
le coeur. Arrivé a ce degré du dhikr, le soufi fait I’expérience du fand’ (extinction), il s’éteint
en lui-méme et n’a plus que la conscience permanente de la présence divine. Cette forme de

dhikr est pratiquée par les maitres accomplis.

Les effets psychiques de la khalwa

26 Qushshashi, Al-Simt al-majid, p. 144
2T Qushshash, Al-Simt al-majid, p. 13.



Les maitres mettent en garde ceux qui entrent en retraite avec ’espoir de visions ou de
charismes, ils n’iront qu’a leur perte ; la retraite comme son nom arabe 1’indique est le lieu du
vide de toute convoitise charnelle mais aussi spirituelle, le disciple ne doit rien demander rien
espérer, étre vide de toute pensée, de tout desir autre que celui de Dieu. Qushayri définit la
retraite spirituelle comme un transfert de «[I’isolement» (khalwa) vers celui de
« I’évacuation » (khuluww) du ceeur qui dérive de la méme racine ; « Il convient que son cceur
soit vidé (khaliya) de toute évocation sinon celle de Dieu, de toute volonté sinon celle de
satisfaire son Seigneur et de tout désir des choses mondaines »*®. La finalité de la retraite est
un détachement absolu, une mort initiatique prélude a une renaissance spirituelle. C’est a
I’époque de Qushayri (XI°), semble-t-il, que les soufis ont discuté et décrit pour la premiére
fois les phénomeénes occultes associés aux pratiques spirituelles®. Dans une courte épitre
intitulée Les étapes du cheminement vers Dieu (Tartib al-sulk fi tariq Allah) recopiée
intégralement par Qushshashi dans son manuel, Qushayri décrit les effets psychiques et
physiques du dhikr qui provogue une expansion de conscience accompagnée de visions et
d’auditions surnaturelles, a savoir la compréhension du langage des régnes minéral, végetal et
animal. Les sens sont tellement aiguisés qu’il est possible d’entendre les pas d’une fourmi sur
le sol de sa cellule. Le plus gros défi pour le retraitant est de savoir contréler les pensées qui
I’assaillent (waridat, khawatir) lors de I’invocation silencieuse dans I’obscurité, et savoir
discerner entre les inspirations divines ou angéliques et celles qui viennent de I’ame
passionnelle qui continuent a le rattacher au monde ou pire encore de Satan lui-méme. Le
maitre est ici nécessaire car il sait distinguer les authentiques phénomenes spirituels des

hallucinations

Des divergences entre voies soufies au sujet de la retraite

La pratique de la khalwa s’est diffusée a des rythmes différents selon les aires géographiques
et les périodes. Elle apparait au Maghreb que tradivement, au XVI° siécle, ol elle semble
avoir été peu pratiquée. Dans son manuel sur Les régles du soufisme (Qawa 'id al-tasawwuf),
Ahmad Zarrlqg (m. 1489) semble tres réservé quant a cette pratique venue d’Orient : s’il en

reconnait les bienfaits comme méthode de purification des coeurs, il en souligne également

8 Qushayri, Abi’l-Qasim. al-Risala al-Qushayriyya, « bab al-khalwa wa’l-uzla », Beyrouth, Dar al-Minhaj,
2017.

 Meier, Fritz. « Qushayri’s Tartib al-suldk », in Meier,Fritz. Essays on Islamic Piety and Mysticism. Translated
by John O’Kane with editorial assistance from Berndt Radtke. Leiden: Brill, 1999, p. 97.

10



ses dangers si elle n’est pas pratiquée sous la stricte surveillance d’un maitre.* En Egypte a la
méme époque la pratique de la khalwa, pourtant connue dans ce pays depuis au moins le X111°
siecle, ne semble pas étre généralisée : elle n’est mentionnée dans aucune des pages de la
vaste étude du soufisme syro-égyptien entre le XIV® et le XVI° siécle entreprise par Eric
Geoffroy, ce qui laisse penser que ce dernier n’en a pas trouvé beaucoup de traces®. En 1516-
1517, la conquéte ottomane de la Syrie puis de 1’Egypte améne une nouvelle vague de soufis
turco-persans appartenant aux grandes voies de I’Empire que sont la Khalwatiyya comme
nous 1’avons vu plus haut mais aussi la Nagshbandiyya et la Mawlawiyya (Mevleviyye). Ces
soufis turco-persans font parfois 1’objet de jugements négatifs de la part des syro-égyptiens
dis a des différences culturelles. Le soufi égyptien Sha‘rani était un bon observateur du
soufisme de son temps dont il nous a livré de nombreux témoignages. Face a I’expansion des
voies et a I’afflux de nouveaux disciples a son époque, le XVI° siecle, Sha‘rant, qui était a la
téte d’une importante zawiya, critique séverement la généralisation de la pratique de la khalwa
donnée, selon son opinion, par des maitres peu avisés a des débutants alors qu’elle devrait étre
strictement réservée aux disciples avanceés. 1l s’en prend directement a ce qu’il appelle « les
gens de la retraite » (ahl al-khalwa) dans une diatribe qui va jusqu'a la grave accusation
d’hérésie. Michael Winter, spécialiste de Sha‘rani, pense que c’est la Khalwatiyya et le
soufisme d’origine persane introduit par des étrangers qui sont visés dans la citation suivante :
« They imposed conditions in the [method of] retreat, which the meritorious ones have never
imposed such as little food, abstinence from talk and sleep, and physical seclusion from
society, and other things of this kind which weakened their bodies, induced in them many
fantasies, and corrupted their faith. They imagined that they saw beautiful or frightful shapes
which really originated from their own thoughts, a reflection of their personal condition.
Thus, at times, phantoms appear to them in their imagination and tell them of matters, the
[true] interpretation of which also lies in such conditions. At other times [they imagine
seeing] a light, a shadow, ugly or pleasant shapes of dogs and snakes and the like... And
hence error entered into the people of the retreat (ahl al-khalwa) so that some of them became
herectics »*. Sha‘rani jugeait qu’en son temps la khalwa était pratiquée soit pour accroitre sa
réputation de sainteté, soit pour obtenir des états et des degrés spirituels élevés alors qu’elle

devait se faire avec une pure intention.

% Ahmad, Zarrq. Qawd ‘id al-tasawwuf, Beyrouth, Dar al-Jil, 1992, pp.84-85. Sur la pratique de la retraite dans
le Maghreb médiéval, voir I’article de Nelly Amri dans ce volume.

3! Geoffroy, Eric. Le soufisme en Egypte et en Syrie sous les derniers Mamelouks et les premiers Ottomans :
orientations spirituelles et enjeux culturels, Damas- Paris, IFEAD, 1995.

%2 Winter, Michael. Society and Religion in Early Ottoman Egypt, New Brunswick and London: Transaction
Publishers, 1982, p. 84-85.

11



Des différences culturelles et divergences religieuses sont a l'origine de lattitude
conflictuelle entre soufis turco-persans et soufis arabes a I'égard de la pratique de la retraite,
comme le montre le commentaire de Mustafa b. Ahmad de Gallipoli (m. 1600) apres sa visite
au Caire : « A notre époque, les confréries soufies des soi-disant pieux cheikhs d'Egypte sont
en désaccord avec les voies justes des cheikhs des confréries Kalwatiyya et Zayniyya et les
maitres de la Nagshbandiyya, originaires du pays de Rum, car ils n’autorisent pas leurs
derviches a entrer en retraite dans des cellules et ne leur ordonnent pas de s'exercer a 1’ascese
de maniére progressive, en interprétant chaque jour les réves qu'ils font »*. Au XV111° siécle,
une seconde vague d'expansion de la Khalwatiyya en Egypte est venue cette fois-ci de la
Syrie, apportée par Mustafa al-Bakri, qui en définit le rituel dans lequel ne figure pas la

retraite.

La retraite a I’époque contemporaine

Au cours du long XIX® siécle, la pratique de la retraite est remise a ’honneur par de grandes
figures a I’origine du renouveau soufi a I’instar du kurde Mawlana Khalid (m. 1827)
« rénovateur » (mujaddid) de la Nagshbandiyya a partir de la Syrie, vers la Palestine, la
Turquie, jusqu’en Azerbaidjan et dans le Dagestan ; il introduisit la retraite des quarante jours
dans sa voie car il la considérait plus propice a I’initiation et a la progression spirituelle que le
compagnonnage traditionnel entre maitre et disciple®*. Quant au marocain Ahmad al-‘Arabi
al-Dargawi (m. 1823), il remet a I’honneur la pérégrination ou retraite ambulante (Siyaha)
provoquant une nouvelle vague d’expansion de la Shadhiliyya dans son pays et au-dela
jusqu’en Egypte, en Syrie et en Palestine®. Le cheikh Ahmad al-*Alawi (m. 1934) adopta la
retraite dans la branche algérienne de la Shadhiliyya-Dargawiyya : sous le contréle du maitre,
le reclus invoque le nom d’Allah pendant plusieurs jours et s’il le faut plusieurs mois. Des
visions lumineuses et des phénomeénes de lévitation, étaient parait-il, fréquents®.

Dans le premier quart du XX° siécle, une campagne de dénigrement du soufisme et de
ses pratiques est menée partout dans le monde musulman ; percu aussi bien par les

fondamentalistes religieux que par les nationalistes modernistes comme la cause et le symbole

% Winter, Michael. « Sheykh ‘Ali b. Maymiin and Syrian Sufism in the Sixteenth century », Israél Oriental
Studies 7 (1977), 297 note 82.

% Geoffroy, Eric. Initation au soufisme, p. 269; B. Abu-Manneh, Butrus. « Khalwa and rabita in the Khalidi
suborder » In Nagshbandis, Cheminements et situation actuelle d'un ordre mystique musulman. Marc Gaborieau,
Alexandre Popovic et Thierry Zarcone, eds. Istanbul-Paris: Isis, 1990, 289-302.

% peyron, Michael. « Derkaoua, Derqaoua, Dargawa », Encyclopédie berbére, 15 (1995), 2279-2283.

% Geoffroy, Eric. Initiation au soufisme, p. 269 (d’aprés Cartigny, Cheikh al-Alawi. Documents et témoignages).

12



de la décadence de leurs sociétés qui a favorisé 1‘impérialisme occidental, la domination du
soufisme avait fait son temps. En Turquie en 1925, Ata Turk prend une décision radicale en
fermant tous les tekkes des soufis. Or, pour exister toute communauté religieuse a besoin d'un
lieu pour mener ses activités et s'intégrer dans le tissu social ; fermer les tekkes signifiait la
mort sociale d'une culture religieuse millénaire. Le soufisme lui-méme subit les coups d’une
société moderne peu propice a I’isolement : la retraite comme méthode d’éducation se fait
plus rare et plus courte. Dans les années 1960, le pére dominicain Ernst Bannerth aimait se
promener au Caire et dans les campagnes égyptiennes pour observer et prendre des notes sur
les pratiques des soufis. Il s’était mis a fréquenter assidiment les confréries soufies et a
participer a leurs séances de dhikr : ses articles publiés dans les Mélanges de [’institut
dominicain d’études orientales dans les années 1960 et 1970 sont restés une source unique
d’information justement parce qu’il complétait ses analyses philologiques par des données
ethnographiques. Préparant un article sur le dhikr et la khalwa dans le Miftah al-falah d’Ibn
‘Ata’ Allah al-Iskandarf, le pere Bannerth avait observé que les membres de la Khalwatiyya
Demirdashiyya, dont la mosquée se trouve au voisinage du couvent des dominicains,
continuaient de s’adonner a la retraite suivant la regle de Muhammad Demirdash al-Saghir
datant du XV1° siécle : « La mosquée de la Demirdashiyya contient 65 cellules dans lesquelles
les membres de la confrérie avec la permission de leur guide spirituel séjournent pendant trois
jours ... Cette khalwa a lieu chaque année vers la fin du mois de sha bdn. Elle est commencée
et finie par une grande festivité »*". Dans les années 1990, alors que je menais des enquétes de
terrain en Haute-Egypte sur la Khalwatiyya, je n’ai pas rencontré de disciple de cette voie qui
s’adonnait a cette pratique. J’ai pu, en revanche, observer qu’elle était pratiquée par des saints
locaux et contribuait & la construction de leur un charisme et & un accés direct a une carriére
de saint. En effet, tous les itinéraires de saints contemporains vénérés dans la région de
Louxor ou j’ai mené mes enquétes ont comporté un épisode de retraite spirituelle parfois
prolongé a I’instar de ce saint de Karnak mort en 1988, le cheikh Misa Abu ‘Ali : il vécut une
grande partie de sa vie et jusqu’a sa mort dans une piece sans fenétre. En 1972, le pére
Bannerth lui rendit visite a Karnak mais le saint a seulement entrebaillé sa porte pour lui
serrer la main. 1l sortait de sa cellule uniquement le soir pour présider aux séances de dhikr et
toute la population 1’avait en vénération de telle sorte que sa féte patronale (mawlid) était

célébrée de son vivant méme®, Le cheikh Radwan (m. 1967) était lui vénéré par le président

%" Bannerth, Ernst. « Dhikr et khalwa d’aprés Ibn ‘Ata’ Allih », MIDEO, 12, 1974, p. 73,
% Bannerth, Ernst. « Dhikr et khalwa d’aprés Ibn ‘Ata’ Allah », p. 74 ; Hoffman, Valerie. Sufism, Mystics, and
Saints in Modern Egypt, Columbia: University of South Carolina Press, 1995, p. 108-109.

13



Nasser qui bien qu’idéologue d’un socialisme a 1’égyptienne, respectait les hommes saints
comme la plupart des habitants de Haute-Egypte d’ou Nasser était originaire. A sa mort le
saint laissa un certain nombre de notes autobiographiques et de propos extatiques qui furent
publiés par son fils*. Le cheikh Radwan fit sa premiére retraite & I’dge de 12 ans dans une
piéce de sa maison. Par la suite, il se retirait pendant des semaines dans le désert si proche
des zones habitées dans cette étroite vallée du Nil et il entendait les rochers et les pierres
mentionner les Noms divins®. Sur la rive ouest de Louxor, dans le village de Gourna, le
cheikh Muhammad al-Tayyib (m. 1988) passait de longues retraites dans sa cellule, un réduit
qui communiquait avec la mosquée de sa zawiya et dont il ne sortait que pour aller prier.
D’aprés les témoignages, a la fin de sa vie il ne rompait son jetine qu’avec quelques cuilleres
de lait. Mais il n’est pas que dans les 1égendes dorées de saints locaux que le retrait du monde
figure comme un signe d’élection divine ; Salah al-Ja‘farf (m. 1979), un savant d’al-Azhar, la
mosquée-université célebre dans tout le monde musulman, et fondateur de la tariga Ja“fariyya
Ahmadiyya Muhammadiyya, avait fini par faire de la mosquée d’al-Azhar sa khalwa ; il ne la
quittait que pour se rendre en pélerinage a La Mecque ou aux tombeaux des descendants de la
famille du Prophete (Ahl al-bayt) enterrés au Caire. Il s’était fait construire a 1’intérieur de
I’ancien collége (riwaq) des étudiants maghrébins une cellule ou il se consacrait au dhikr, a la
lecture du Coran et a des priéres de bénedictions sur le Prophéte en plus de 1’enseignement
qu’il donnait dans la mosquée.

C’est peut-étre au sein de la Nagshbadiyya Mujadidiyya que la khalwa est restée la
plus vivante mais elle suit différentes modalités en fonction des diverses branches de cette
voie. Dans la Nagshbandi Mujaddi Saifi, pendant le mois jetiné de Ramadan, les adeptes se
retirent de la société (itikaf) pendant une période de 10 jours qui se termine la veille de la
célébration de la rupture du je(ine (‘id al-fitr)*!. Le shaykh turc chypriote Nizam al-Haqqganf,
mort en 2014 a I’age de 92 ans, a joué un role central dans la diffusion de la Nagshbandiyya
en Occident. Il était considéré par ses adeptes comme un saint qui accomplissait de nombreux
miracles. Il a declaré que pendant ses trente années d'entrainement intense sous la direction de
son cheikh 'Abd Allah Daghestani, il a effectué de nombreuses retraites. Lors de la premiére a
I’age de 33 son maitre sur ordre du Prophete 1’envoya se retirer pendant 6 mois dans la

mosquée du grand saint ‘Abd al-Qadir JilanT a Bagdad (m. 1166) : « Je ne sortais de ma

¥ Radwan, Ahmad. Al-Nafahat al-rabbaniyya, Kom Ombo, s.d.

“0 Chih, Rachida. Le soufisme au quotidien, Paris, Sindbad-Actes sud, 2000, p. 104-105.

! Rytter, Mikkel. « The hair of the Prophet: relics and the affective presence of the absent beloved among Sufis
in Denmark », Contemporary Islam 13, 2/3 (2019), p. 1.

14



cellule que pour les cing prieres. J'étais capable d'atteindre un tel état spirituel que je pouvais
réciter le Coran en entier en neuf heures. En plus du Coran, je récitais 124 000 fois L& ilah ill-
Alladh et 124 000 prieres sur le Prophéte et je lisais tout le Dal&'il al-Khayrat [livre de
dévotion]. En plus de cela, je mentionnais régulierement 313 000 « Allah Allah » par jour.
J’étais quotidiennement gratifiés de visions, d’états de grace jusqu’a I'anéantissement dans la
Présence Divine". Devenu le maitre de la voie, il fait entrer en retraite son proche disciple,
Muhammad Hisham Kabbani, qui deviendra son successeur. Ce dernier a décrit son
expérience dans un livre écrit en anglais destiné a un lectorat transnational, Fifty Days : the
Divine Disclosures During a Holy Sufi Seclusion®?. Ces différents témoignages montrent que
pour les maitres du soufisme aujourd’hui le retrait prolongé du monde reste un support
privilégié de reéalisation spirituelle et pour leurs fideles le signe visible d’une proximité de

Dieu (walaya) qui est la definition méme de la sainteté en islam

Rachida Chih, CNRS — CETOBAC

Bibliographie

Abu-Manneh, Butrus. « Khalwa and rébita in the Khalidi suborder » In Nagshbandis,
Cheminements et situation actuelle d'un ordre mystique musulman. Marc Gaborieau,
Alexandre Popovic et Thierry Zarcone, eds. Istanbul-Paris: Isis, 1990, 289-302.

Addas, Claude. Ibn ‘Arabi ou la quéte du Soufre rouge. Paris: Gallimard. 1989.

Bannerth, Ernst. « Dhikr et khalwa d’aprés Ibn ‘Ata’ Allah », Mélanges de [’Institut
dominicain d’études orientales, tome 12, (1974), 65-90.

— — — «Lla Khalwatiyya en Egypte », Meélanges de ['Institut dominicain d’études
orientales, tome 8 (1964-66), 1-74.

Behrens-Abouseif, Doris et Leonor Fernandes. « An unlisted monument of the fifteenth
century: the dome of Zawiyat al-Damirdash », Annales Islamologiques 18 (1982), 105~
121.

Behrens-Abouseif, Doris. « The Takiyyat Ibrahim al-Kulshani in Cairo », Mugarnas 5 (1988),
43-60.

*2 Fifty Days : the Divine Disclosures During a Holy Sufi Seclusion (Islamic Supreme Council of America,
2010) disponible sur Amazon. https://nagshbandi.org/teachings/topics/seclusion/

15


https://naqshbandi.org/teachings/topics/seclusion/

Chih, Rachida. Le Soufisme au quotidien. Confiéries d’Egypte au XX° siécle. Paris: Sindbad-
Actes Sud, 2000.

— — — «Le livre pour guide: éthique (adab) et cheminement spirituel (suliik), dans trois
manuels soufis d’époque ottomane », In Ethics and Spirituality in Islam: Sufi Adab.
Francesco Chiabotti, Eve Feuillebois-Pierunek, Catherine Mayeur-Jaouen and Luca
Patrizi, eds. Leiden: Brill, 2017, 520-44.

Chodkiewicz, Michel. Le Sceau des saints. Prophétie et sainteté dans la doctrine d’Ibn
‘Arabi. Paris: Gallimard, 1986.

— — — « Les quatre morts du soufi », Revue de [ histoire des religions 215,1 (1998), 35-57.

— — — «Shaykh Muhammad Demirdash; un soufi akbarien du XVI° siécle », Horizons
maghrébins 51 (2004), 19-28.

Clayer, Nathalie. Mystiques, Etat et société. Les Halvetis dans [’aire balkanique de la fin du
XV¢ siécle a nos jours. Leiden: Brill, 1994.

Curry, John. « Home is where the Shaykh is: the concept of exile in the hagiography of
Ibrahim-i Gulsheni », Al-Masag: Islam and the Medieval Mediterranean 17, 1 (2005),
47-60.

Emre, Side. Ibrahim-i Gulshani and the Khalwati-Gulshani Order. Leiden; Brill, 2016.

Geoffroy, Eric. Initiation au soufisme, Paris, Fayard, 2003.

Giordani, Demetrio. «Le metamorfosi dell’anima ¢ gli stadi della via spirituale:
considerazioni intorno a ‘Al-Sayr wa-I-sul(k ila maliki-lI-muldk’ dello ‘shaykh’ Qasim
ibn Saldh al-Din al-Khant di Aleppo (1619-1697) », Divus Thomas (rivista
quadrimestrielle dello studio filosofico) 48, 3 (2007), 117-34.

Gramlich, Richard. Die Gaben der Erkenntnisse des ‘Umar as-Suhrawardi (‘Awarif al-
Ma ‘arif). Wiesbaden: Steiner Franz Verlag, 1998.

Hoffman, Valerie. Sufism, Mystics, and Saints in Modern Egypt. Columbia: University of
South Carolina Press, 1995.

Khani, Qasim. Al-Sayr wa I-sul(k ila malik al-mullk. edited and annotated by Ibrahim Shams
al-din, Beyrouth: Dar al-kutub al-‘ilmiyya, 2005.

Knysh, Alexander. Al-Qushayri's Epistle on Sufism: Al-Risala Al-Qushayriyya. Reading:
Garnet Publishing, 2007.

Koury Danner, Mary Ann. The Key to Salvation, A Sufi Manual of Invocation by Ibn ‘Ata’
Allah al-Iskandari,. Cambridge: The Islamic Text Society, 1996.

Muradi, Muhammad. Silk al-durar fi a‘yan al-qarn al-thani ‘ashar, Beyrouth: Dar al-kutub

al-‘ilmiyya, 1997.

16



Meier, Fritz. « Qushayri’s Tartib al-suldk », in Meier,Fritz. Essays on Islamic Piety and
Mysticism. Translated by John O’Kane with editorial assistance from Berndt Radtke.
Leiden: Brill, 1999, 49-92.

Mubarak. ‘Al Pasha. Al-Khitat al-tawfigiyya al-jadida, Le Caire, Al- Hay’at al-misriyya al-
‘amma li I-kitab, 1981.

Peyron, Michael. « Derkaoua, Dergaoua, Dargawa », Encyclopédie berbére, 15 (1995), 2279-
2283.

Qushayri. Ab(’l-Qasim. al-Risala al-Qushayriyya, Beyrouth, Dar al-Minhgj, 2017.

Qushshashi, Ahmad. Al-Simt al-majid fi sha 'n al-bay ‘a, wa-1-dhikr wa talginihi wa salésil ahl
al-tawhid. Hyderabad: Da’irat al-ma‘arif al-nizamiyya, 1909.

Radwan, Ahmad M. Al-Nafahét al-rabbaniyya. Kom Ombo, sd.

Rytter, Mikkel. 2016. ‘By the beard of the Prophet: Imitation, reflection and world
transformation among Sufis in Denmark’ Ethnography 17, 2 (229-249).

Rytter, Mikkel. « The hair of the Prophet: relics and the affective presence of the absent
beloved among Sufis in Denmark », Contemporary Islam 13, 2/3 (2019).

Sha‘rani. ‘Abd al-Wahhab. al- Tabaqat al-kubra. Cairo, 1954.

Trimingham, John. Spencer. The Sufi orders in Islam. Oxford: Oxford University press,
1971.

Waugh, Earle. H. Visionaries of Silence: The Reformist Sufi Order of the Demirdashiya al-
Khalwatiya in Cairo. Cairo, AUC Press, 2007.

Winter, Michael. « Sheykh ‘Ali b. Maym(n and Syrian Sufism in the Sixteenth century »,
Israél Oriental Studies 7 (1977), 281-308.

— — —Society and Religion in Early Ottoman Egypt, New Brunswick and London:
Transaction Publishers, 1982.

Zarr(g, Ahmad. Qawa ‘id al- tasawwuf, Beyrouth: Dar al-Jil, 1992.

17



