
HAL Id: hal-03441747
https://hal.science/hal-03441747v1

Preprint submitted on 22 Nov 2021

HAL is a multi-disciplinary open access
archive for the deposit and dissemination of sci-
entific research documents, whether they are pub-
lished or not. The documents may come from
teaching and research institutions in France or
abroad, or from public or private research centers.

L’archive ouverte pluridisciplinaire HAL, est
destinée au dépôt et à la diffusion de documents
scientifiques de niveau recherche, publiés ou non,
émanant des établissements d’enseignement et de
recherche français ou étrangers, des laboratoires
publics ou privés.

Distributed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License

La retraite cellulaire comme méthode d’éducation
spirituelle des disciples dans les voies soufies

Rachida Chih

To cite this version:
Rachida Chih. La retraite cellulaire comme méthode d’éducation spirituelle des disciples dans les voies
soufies. 2021. �hal-03441747�

https://hal.science/hal-03441747v1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://hal.archives-ouvertes.fr


La retraite cellulaire comme méthode d’éducation spirituelle des 

disciples dans les voies soufies  

 

Rachida CHIH 

 

Résumé 

Cet article porte sur la retraite cellulaire telle qu’elle était pratiquée dans les voies 

soufies où elle jouait un rôle fondamental dans l’éducation spirituelle (tarbiyya) des disciples. 

Le mot arabe khalwa, désigne aussi bien la retraite elle-même que le lieu où elle s’accomplit. 

L’article présente les conditions, les modalités et les effets de la retraite spirituelle tels qu’ils 

ont été explicités dans des manuels de l’époque moderne et sa mise en pratique dans une voie 

particulière, la Khalwatiyya, qui a pris justement son nom de la pratique de la khalwa. Si la 

retraite comme méthode d’éducation spirituelle des disciples a décliné à l'époque 

contemporaine, elle reste pour certains maîtres accomplis un moyen privilégié pour se 

rapprocher Dieu et un mode d’accès à la sainteté. 

 

Mots clés : confréries, retraite spirituelle, Khalwatiyya, Egypte 

 

 

This article focuses on spiritual seclusion as it was practised in the Sufi brotherhoods 

where it played a fundamental role in the spiritual education (tarbiyya) of disciples. The 

Arabic word khalwa refers to both the retreat itself and the place where it is performed. The 

article presents the conditions, modalities and effects of spiritual seclusion as they were 

explained in Sufi handbooks of the Modern period and as it was practiced in a particular 

brotherhood, the Khalwatiyya, which took its name from the practice of khalwa. Although the 

retreat as a method of spiritual education for disciples has declined in contemporary times, it 

is still practised by some Sufi masters for whom it remains a privileged means of getting 

closer to God and a mode of access to holiness. 

 

Keywords : Sufi brotherhoods, seclusion, Khalwatiyya, Egypt 

 

Selon les milieux et les périodes, les soufis pratiquaient trois types de retraite spirituelle 

(khalwa) : celle qui s’effectue dans une cellule selon une durée déterminée par les disciples et 



 2 

leur maître, la pérégrination (siyâha) ou retraite ambulante, qui privilégie les déserts, les 

montagnes et les cimetières (adoptée par les premiers ascètes) et la retraite au milieu de la 

foule (khalvat dar anjuman), ou retraite intérieure, mise en relief par les Naqshbandîs d’Asie 

centrale, qui n’était réservée qu’aux maîtres accomplis Cet article s’intéresse plus 

particulièrement à la retraite cellulaire telle qu’elle était pratiquée dans les voies soufies où 

elle jouait un rôle fondamental dans l’éducation spirituelle (tarbiyya) du disciple. Par elle, ce 

dernier pouvait se concentrer sur Dieu et atteindre l’illumination (en arabe fath, “l’ouverture” 

spirituelle). Le mot arabe khalwa désigne aussi bien la retraite elle-même que le lieu où elle 

s’accomplit : il est construit sur la racine khala, qui exprime l’idée de vide car il s’agit de faire 

périr en soi tout ce qui s’oppose à la pure adoration de Dieu : mourir à soi-même pour renaître 

spirituellement. Selon la conception du grand soufi andalou, Ibn ‘Arabî (m. 1240), la khalwa 

est un retour au vide originel (khalâ’), la réalisation d’une « vacuité » ontologique que seule 

la présence divine peut emplir
1
. Ainsi la retraite est-elle décrite comme une entrée au tombeau 

car la cellule dans laquelle elle s’accomplissait devait être semblable à un étroit caveau 

pouvant tout juste permettre à un homme d’effectuer les mouvements de prosternation de la 

prière rituelle. Pour tuer aussi bien l’âme charnelle (nafs) que faire silence à l’intellect, celui 

qui entrait en retraite était soumis à une stricte ascèse : la faim, le sommeil, le silence et la 

solitude.  On comprend dès lors pourquoi cette pratique difficile et exigeante n’était pas 

conseillée au débutant et ne pouvait se faire qu’avec l’autorisation et sous l’étroite supervision 

du maître.  

La retraite spirituelle est soumise à des règles très strictes qui ont été conservées dans 

des manuels écrits par des maîtres à l’intention des disciples. Les premiers manuels sont 

rédigés par des soufis persans du Khorassan, dans l’actuel Iran, et reflètent la vie à l’intérieur 

des khanqas dans lesquelles ils séjournaient : ces établissements destinés aux soufis 

comportaient souvent des cellules individuelles pour des retraites prolongées. « L’Epître » 

(Risâla) du soufi de Nichapour, Qushayrî (m. 1074) reste jusqu’à nos jours le manuel de 

soufisme le plus étudié par son style clair et pédagogique : considéré comme un classique de 

la littérature soufie, il est toujours en vente dans les librairies
2
. Cependant, à partir du XII

e
 

siècle une nouvelle génération de manuels voit le jour ; écrits par des maîtres fondateurs de 

voies soufies, ils puisent chez des auteurs plus anciens comme Qushayrî, mais aussi Makkî 

                                                        
1
 Geoffroy, Eric. Initiation au soufisme, Paris, Fayard, 2003, p. 270. Chodkiewicz, Michel. “Les quatre morts du 

soufi”, Revue de l’histoire des religions, 215, 1 (1998), 35-57. 
2

Traduction anglaise de la Risâla par Alexander Knysh, Al-Qushayri's Epistle on Sufism: Al-Risala Al 

Qushayriyya, Reading, Garnet Publishing, 2007. 



 3 

(m. 996) et Ghazâlî (m. 1111)
3
 pour produire des manuels d’un type nouveau puisque les 

règles de la voie, et en particulier celles de la khalwa, sont présentées selon une classification 

qui n’existait pas chez leurs prédécesseurs. Ils répondent aux besoins d’un soufisme qui s’est 

de plus en plus institutionnalisé à l’intérieur des voies et requiert donc un règlement précis. 

Deux de ces ouvrages connurent rapidement un très grand succès auprès des maîtres des 

autres voies et furent maintes fois copiés jusqu’à la fin du XIX
e
 siècle : il s’agit du « Livre des 

dons de la connaissance » (Kitâb ‘awârif al-ma‘ârif) de Suhrawardî (m. 1234) et de « La clé 

de la réalisation spirituelle (Miftâh al-falah) d’Ibn ‘Atâ Allâh al-Iskandarî (m. 1309)
4
.  Dans 

cet article, nous allons présenter les conditions, les modalités et les effets de la retraite 

spirituelle tels qu’ils ont été transmis dans les manuels de soufisme de la période moderne 

puis pratiqués dans une voie particulière, la Khalwatiyya, qui a pris justement son nom de la 

pratique de la khalwa : son fondateur éponyme, Umar Khalwatî (m. 1397), aurait été appelé 

ainsi car il aimait à se retirer dans un arbre au tronc creux
5
. Nous montrerons, ensuite, que 

bien qu’elle ait décliné comme méthode d’éducation des disciples à l’époque contemporaine, 

elle continue d’être pratiquée par des maîtres accomplis : la retraite redevient ainsi ce qu’elle 

avait été à ses débuts, une pratique individuelle et informelle d’accomplissement spiritual et 

un mode d’accès à la sainteté. 

 

Les conditions préliminaires au retrait du monde 

 

En Orient au Moyen-Age, les sultans ayyoubides et mamelouks encouragent le soufisme et 

construisent pour les maîtres et leurs disciples des établissements pour leurs activités ; 

khanqas et zâwiyas naissent au cœur de la ville et parfois dans les zones encore désertes qui 

entourent la ville et très rapidement, autour du lieu, un nouveau quartier prend naissance : 

c’est le cas de la zâwiya Demirdâshiyya au Caire. Son fondateur, Muhammad Demirdâsh (m. 

1523-1524), originaire de Shirwân dans le Caucase, arrive en Egypte comme mamelouk 

(esclave-soldat affranchi) du sultan Qâyt Bây (r. 1468-1496) ; du Caire, lui et un autre 

mamelouk turc, Shâhîn al-Khalwatî (m. 1547-48), se rendent à Tabrîz, en Iran, auprès d’un 

                                                        
3
 Al-Makkî, Abû Tâlib, Qût al-Qulûb, Dâr al-kutub al-'ilmiyya, Beyrouth, 2016 ; al-Ghazâlî, Abû Hâmid, Ihyâ’ 

‘ulûm al-dîn, Damas, Dâr al-Manhal Nâshirûn, 2010. 
4
 Traduction allemande du ‘Awârif al-Ma‘ârif par Richard Gramlich, Die Gaben der Erkenntnisse des ʿUmar as-

Suhrawardī (‘Awârif al-Ma‘ârif), Wiesbaden, Steiner Franz Verlag, 1998 ; traduction anglaise du Miftâh al-

falâh par M. A. Koury Danner, The Key to Salvation, A Sufi Manual of Invocation by Ibn ‘Atâ Allâh al-

Iskandarî, The Islamic Text Society (2010). 
5
 Sur la retraite dans les troncs d’arbre, voir l’article de Thierry Zarcone dans ce volume. 

 



 4 

maître de cette ville, ‘Umar Rûshanî (m. 1486), pour y être initiés à la Khalwatiyya. Cette 

voie avait pris son essor au XV
e
 siècle à partir de Baku, dans l’actuel Azerbaïdjan, grâce à 

Yahya Shirwânî (m. 1463), puis s’étendit en Anatolie et de là, à la faveur de la protection des 

sultans ottomans, dans tous les territoires de l’Empire
6
. Après leur initiation, Muhammad 

Demirdâsh et Shâhîn al-Khalwatî sont renvoyés en Egypte pour y répandre la Khalwatiyya. 

Ils sont bientôt rejoints au Caire par un autre disciple de Rûshânî, Ibrâhîm Gulshânî (m. 

1534), un turc d’Anatolie fuyant l’arrivée des Safavides dans la ville en 1501
7
. Tous trois 

reçoivent la protection des sultans mamelouks puis ottomans qui prend tout d’abord la forme 

de constructions d’édifices pour la pratique des rites propres à leur voie et au premier chef 

celle de la retraite cellulaire.  

Le soufi égyptien, ‘Abd al-Wahhâb al-Sha‘rânî (m. 1565), leur contemporain, nous a 

laissé un témoignage vivant sur l’intégration et les activités de ces trois soufis dans la ville du 

Caire. Dès son retour en Egypte, Shâhîn al-Khalwatî se retire du monde de manière 

définitive ; il s’installe dans la montagne du Muqattam, un plateau calcaire qui borde la ville 

du Caire à l'est, considéré dans la tradition islamique comme une montagne sacrée, pour y 

mener une vie d’ermite. Sharânî affirme qu’il n’est pas descendu en ville pendant plus d’une 

trentaine d’années et que les dirigeants ottomans gravissaient fréquemment la montagne pour 

lui rendre visite et bénéficier de sa baraka
8
. Gulshânî s’installe, avec l’aide de Demirdâsh, à 

Birkat al-Hajj, à la sortie du Caire, jusqu’à ce que le sultan mamelouk Qânsûh al-Ghurî lui 

octroie des habitations près de la mosquée al-Mu'ayyad, dans le quartier de Bâb Zuwayla. Sa 

khanqa, appelée du nom turc de tekke, abritait des cellules pour la retraite spirituelle et un 

mausolée à coupole. Le mausolée se trouve toujours au milieu d'une cour carrée dont les trois 

côtés étaient bordés de résidences pour les soufis et de cellules pour la retraite. Ce mélange de 

résidences et de cellules devait favoriser les échanges et les liens entre les soufis en retraite et 

les novices. Dans le cadre de leur initiation, les nouveaux disciples (derviches) rendaient 

hommage aux soufis reclus dans leurs cellules
9
. L’ermitage de Shâhîn comme le tekke de 

Gulshânî existent toujours, mais le premier est dans un état de dilapidation, quant au second, 

il a cessé depuis très longtemps toute activité. Tout autre est la destinée de la zâwiya de 

                                                        
6
 Clayer, Nathalie. Mystiques, Etat et société. Les Halvetis dans l’aire balkanique de la fin du XVe siècle à nos 

jours, Leiden: Brill, 1994 ;  Curry, John J. The Transformation of Muslim Mystical Thought in the Ottoman 

Empire: The Rise of the Halveti Order, 1350–1650, Edinburgh, Edinburgh Uniersity Press, 2010. 
7
 Curry, John J. « "Home Is Where The Shaykh Is”: The Concept of Exile in the Hagiography of Ibrahim-i 

Gülsheni », Al-Masaq: Islam and the Medieval Mediterranean 17, 1 (2005), pp. 47-60. 
8
 Sharânî, ‘Abd al-Wahhâb. Al-Tabaqât al-kubrâ, Le Caire, 1954. 

9
 Behrens-Abouseif, Doris. « The Takiyyat Ibrahim al-Kulshani in Cairo », Muqarnas, 5 (1988), pp. 43-60 ; 

Emre, Side. Ibrahim-i Gulshani and the Khalwati-Gulshani Order, Leiden, Brill, 2016, p. 84. 



 5 

Demirdâsh qui continue de fonctionner jusqu’à aujourd’hui, une longévité qui n’a pas manqué 

d’attirer l’attention des anthropologues
10

.  

Muhammad Demirdâsh fait construire sa zâwiya à l’entrée de la ville où il cultive la 

terre et plante des arbres fruitiers dont les revenus lui permettent de faire vivre sa famille et 

les disciples qui séjournent dans la zâwiya. Décrite au départ comme une simple cabane où le 

maître habitait avec sa femme, elle a fait très vite place à un bâtiment carré surmonté d’une 

coupole ; dans un angle, un cénotaphe en bois (maqâm) indiquait l’emplacement du tombeau 

du cheikh Demirdâsh. Les études architecturale et archéologique datent la construction du 

dôme de la zâwiya d’avant 1496
11

. Nous savons, grâce à la description détaillée qu’en a faite  

au XIX
e
 siècle ‘Alî Pasha Mubarâk dans son grand ouvrage de topographie historique Al-

Khitat al-Tawfîqiyya, qu’au cours des années et des siècles la cabane s’est fondue dans une 

grande mosquée, la plus grande du quartier qui porte désormais le nom de Demirdâsh, et  

qu’elle contient une cinquantaine de cellules (khalwa) réparties sur deux étages dans des 

bâtiments donnant sur deux cours
12

. Dans la Khalwatiyyya Demirdâshiyya, comme dans 

toutes les autres voies, la retraite a lieu dans la zâwiya du maître car la proximité de ce dernier 

est nécessaire à son accomplissement : c’est lui qui fait entrer le disciple dans la cellule quand 

il le juge prêt et qui l’en fera sortir au terme de la période qu’il aura fixée. Il lui prescrit le 

type d’invocations auxquelles il devra s’adonner et lui prodigue conseils et assistance ; enfin 

le disciple confiera à son maître ses inspirations et ses visions lorsque celui ci viendra le voir.  

 

La soumission au maître 

 

La relation maître-disciple est le pivot de la voie soufie autour duquel toutes les autres 

questions liées à l’initiation se rassemblent. La progression spirituelle, par le compagnonnage 

(suhba) ou dans la solitude (khalwa) ne peut s’accomplir sans l’instauration de ce rapport 

entre l’aspirant et le maître dépositaire de l’autorité divine. Les manuels de soufisme 

décrivent la relation maître-disciple comme un acte de confiance et d’amour absolu de l’un 

pour l’autre, cet acte d’amour par lequel Dieu créa l’humanité. Cette relation de don de soi de 

la part des deux parties est scellée par un pacte d’allégeance (bay‘a) au cours d’une cérémonie 

ou le novice fait vœu d’obéissance à son futur guide. Le disciple se soumet et obéit à son 

                                                        
10

 Vaugh, Earle H., Visionaries of Silence. The Reformist Sufi Order of the Demirdashiya al-Khalwatiya in 

Cairo, Cairo, AUC Press, 2008. 
11

 Behrens-Abouseif, Doris et Leonor Fernandes. « An unlisted monument of the fifteenth century: the dome of 

Zawiyat al-Damirdash », Annales Islamologiques 18 (1982), 105–121. 
12

 Mubârak, ‘Alî Pacha. Al-Khitat al-tawfîqiyya al-jadîda, Le Caire, 1969, réimprimé par Al-Hay’at al-misriyya 

al-‘âmma li l-kitâb, 1981.   



 6 

cheikh, aussi bien dans ses actes extérieurs (voyage, mariage) qu’intérieurs (sa progression 

spirituelle). Le disciple devra lui confier toutes ses pensées, bonnes ou mauvaises, lui obéir en 

toutes choses, se soumettre à lui et être avec lui comme « le cadavre entre les mains du laveur 

de morts », selon l’expression soufie célèbre. Acte de soumission de la part du disciple, il est 

devoir de transmission de la part du maître. Le maître agit en intermédiaire et guide (wasîla, 

wâsita, dalîl) entre le disciple et Dieu jusqu’à ce que le disciple parvienne à la séparation, 

c’est-à-dire à la transformation de son amour et son bon comportement (adab) envers son 

maître en un amour et un bon comportement envers Dieu. Il deviendra alors à son tour, au 

terme de son initiation, vecteur de l’amour divin vers les disciples
13

. 

 

Une préparation préalable 

 

Le manuel du soufi alépin Qâsim al-Khânî (m. 1697), « Le cheminement intérieur vers le Roi 

des rois » (Al-Sayr wa l-sulûk ilâ malik al-mulûk), connaît un vif succès en Égypte aux XVIII
e
 

et XIX
e
 siècles en Égypte auprès des maîtres de la Khalwatiyya

14
. Dans son chapitre sur la 

retraite, l’auteur juge important  de rappeler qu’elle est un exercice difficile, voire périlleux, 

qui nécessite au préalable une préparation mentale et physique à l’ascèse et à l’isolement ; elle 

est donc réservée aux initiés qui sont parvenus à un certain degré de développement spirituel. 

Il suit en cela Ibn ‘Arabî, auteur de deux traités sur la khalwa, qui met en garde contre l’entrée 

en retraite sans se soumettre au préalable à une stricte discipline du corps et de l’ego 

(riyâda)
15

. Khânî lui-même s’était retiré du monde après de nombreuses années passées à 

voyager dans tout l’Empire ottoman pour ses affaires. A son retour définitif à Alep, il ressent 

le désir de s’isoler des autres, d’abandonner le commerce et de suivre la voie de l’humilité et 

de la pauvreté. D’après ses propos, il semblerait qu’il ait eu une sorte de crise mystique : 

« J’ai alors changé d’habit, de compagnie et d’égo (al-hallâs, al-jallâs wa’l-anfâs), j’ai 

combattu mon âme charnelle (nafs) et ses ennemis (les plaisirs de ce bas-monde) par la faim 

et la veille pendant sept années sous la direction de mes maîtres. Durant deux années, je ne 

prenais qu’un repas toutes les 16 heures ; il se limitait à une poignée de farine dont je faisais 

une soupe que j’adoucissais avec une cuillère de miel. Par la suite j’ai continué à manger très 

                                                        
13

 Gril, Denis. « Le modèle prophétique du maître spirituel en islam », in Giovani Filoramo (ed.), Maestro e 

disciple. Temi e problemi della direzione spirituale tra VI secolo a.c. e VII secolo d.c. (Brescia 2002), pp. 345-60 
14

 Chih, Rachida. « Le livre pour guide : éthique (adab) et cheminement spirituel (sulūk), chez trois auteurs 

soufis, Qāsim al-Khānī (m. 1697), Muhammad al-Samanūdī (m. 1785) et Ahmad al-Dardīr (m. 1786) », in F. 

Chiabotti, E. Feuillebois-Pierunek, C. Mayeur-Jaouen, L. Patrizi, (eds), Ethics and Spirituality : Sufi Adab, Brill, 

Leiden, 2017. 
15

 Chodkiewicz, M. « Les quatre morts du soufi », p. 45-47.  



 7 

peu suivant en cela les recommandations de mes maîtres »
16

. Le même récit est rapporté au 

sujet du cheikh khalwatî égyptien, Ahmad al-Dardîr (m. 1786), propagateur de la 

Khalwatiyya dans toute la Haute-Égypte : il aurait lui aussi passé sept années dans une cellule 

en se nourrissant uniquement de raisins secs
17

.  

Dans son traité, Khânî distingue sept étapes dans la progression spirituelle que le soufi 

parcourt jusqu’à la dernière qui est celle de la mushâhada, la vision directe des manifestations 

divines (tajalliyât). A chaque étape correspond la mention répétée (dhikr) d’un nom de Dieu 

dans un but initiatique ; le disciple s’imprègne de ce nom comme un remède approprié
18

.  La 

progression spirituelle est un combat (riyâdat/mujâhada) contre la nafs (la chair ou l’ego) qui 

provoque l’étroitesse du cœur (tadayyuq al-qalb), par des exercices dont le but est la 

transformation progressive de l’âme vers un état qui la préparera à recevoir l’illumination 

divine. Cet entraînement consiste tout d’abord à diminuer la nourriture, le sommeil, la parole, 

à se couper du monde jusqu’à oublier famille et amis : « éloigne-toi des hommes jusqu’à ce 

que l’on dise de toi que tu es fou »
19

. Le grand mystique Ibn ‘Arabî (m. 1240 avait formulé les 

mêmes mises en garde : « Il t’incombe avant d’entrer en retraite de t’être soumis à la 

discipline initiatique (riyâda), c’est-à-dire d’avoir purifié ton caractère, renoncé à 

l’insouciance et d’être devenu apte à supporter ce qui te cause du tort, celui dont le fath 

précède la riyâda n’atteindra pas sauf exception la virilité spirituelle
20

. A la cinquième station, 

l’âme est enfin parvenue à se détacher des biens de ce bas monde et le cœur à se purifier de 

tout ce qui n’est pas Dieu ; elle est décrite comme satisfaite (râdiya, de la volonté divine 

Coran, 89:28) et chemine désormais en Dieu (fî-Llâh) ; son monde originel est al-Lahût qui 

est le monde des Noms et des attributs divins et sa demeure corporelle est le secret du secret 

(sirr al-sirr), son état spirituel est celui de l’extinction (fanâ’), ses attributs sont le 

renoncement à tout ce qui n’est pas Dieu, la sincérité, la dévotion scrupuleuse (wara‘), la 

satisfaction de tout ce qui peut advenir dans l’univers sans que le cœur ne frémisse ni ne 

repousse ce qui lui est désagréable, car l’âme est complètement absorbée dans la 

                                                        
16

 Al-Murâdî, Muhammad. Silk al-durar fî a‘yân al-qarn al-thânî ‘ashar, Beyrouth, Dâr al-kutub al-‘ilmiyya, 

1997, IV, p. 24 
17

 Al-Murâdî, Silk al-durar, IV, p. 24.  
18

 Giordani, Demetrio. « Le metamorfosi dell’anima e gli stadi della via spirituale: considerazioni intorno a ‘Al-

Sayr wa-l-sulûk ilâ maliki-l-mulûk’ dello ‘shaykh’ Qâsim ibn Salâh al-Dîn al-Khânî di Aleppo (1619-1697) », 

Divus Thomas (rivista quadrimestrielle dello studio filosofico) 48, 3 (2007), 117–34. 
19

 Khânî, Al-Sayr wa l-sulûk ilâ malik al-mulûk, edited and annotated by Ibrâhîm Shams al-dîn, Beyrouth: Dâr 

al-kutub al-‘ilmiyya, 2005, p. 123. 
20

 Addas, Claude. Ibn ‘Arabî ou la quête du Soufre rouge, Paris, Gallimard, 1989, p. 54-55. 



 8 

contemplation de la beauté absolue : à ce stade, écrit Khânî, la retraite cellulaire (khalwa) lui 

convient spécialement
21

. 

 

L’entrée au tombeau 

 

Un autre manuel de soufisme qui a beaucoup circulé à l’époque moderne est celui du soufi de 

Médine, Ahmad al-Qushshâshî (m. 1661), Le glorieux collier de perles sur le pacte 

d'allégeance, sur le dhikr et sa transmission et sur les chaînes initiatiques des gens de 

l'unicité (Al-Simt al-majîd fî sha’n al-bay‘a, wa’l-dhikr wa talqînihi wa salâsil ahl al-

tawhîd)
22

 : son chapitre sur la khalwa est très fortement repris  de « l’Epître sur la retraite 

cellulaire » (Risâlat al-khalwa) d’Ibn ‘Arabî
23

. Les dimensions de la cellule y sont décrites 

avec une grande précision ; elle doit être étroite, sombre et hors de portée de l’entourage du 

disciple. Ces dimensions sont déterminées par référence aux postures de la prière rituelle : sa 

hauteur doit être celle d’un homme debout les bras levés au ciel, et sa longueur celle d’un 

corps prosterné ; sa largeur doit permettre la position finale de la prière ou l’on est assis en 

tailleur. La cellule n’a pas de fenêtre car aucune lumière ne doit y pénétrer et sa porte doit être 

étroite et solide. Seul le maître aura le droit d’y entrer. On comprend dès lors pourquoi la 

retraite a été décrite comme une entrée au tombeau
24

. 

 

Les modalités de la retraite cellulaire 

 

Les manuels de soufisme mentionnent souvent la retraite de 40 jours (arba’îniyya), qui 

rappelle la retraite de Moïse pendant quarante jours sur le mont Sinaï, mais en réalité sa durée 

est très variable explique Qushshâshî dans son manuel : elle peut aussi être de 7, 10, 20 ou 30 

jours, en foction des dispositions des retraitants. Certains peuvent atteindre l’illumination 

rapidement, en quelques jours, alors que pour d’autres plusieurs périodes de 40 jours seront 

nécessaires. Le retraitant devra jeûner chaque jour, cela le fortifiera dans son combat contre 

l’âme concupiscente et raffinera son caractère (tahdhîb al-akhlâq)
25

. Pour la rupture du jeûne 

la quantité d’aliments devra être adaptée à la constitution de chacun. Qushshâshî est bien plus 

                                                        
21

 Khânî, al-Sayr wa l-sulûk, p. 160. 
22

 Qushshâshî, Ahmad. Al-Simt al-majîd fî sha’n al-baya, wa’l-dhikr wa talqînihi wa salâsil ahl al-tawhîd, 

Hyderabad, Dâ’irat al-ma’ârif al-nizâmiyya, 1909. 
23

 Chodkiewicz, Michel. Le Sceau des saints. Prophétie et sainteté dans la doctrine d’Ibn ‘Arabî, Paris, 

Gallimard, 1986, p. 183 ; Qushâshshî, Al-Simt al-majîd, p. 81-86. 
24

 Chodkiewicz, Michel. « Les quatre morts du soufi », p. 44. 
25

 Qushshâshî, Al-Simt al-majîd, p. 81. 



 9 

modéré que Suhrawardî qui recommandait de rompre son jeûne avec un peu de pain et de sel.  

La diète devra, cependant, être adaptée de manière à ce qu’elle ne provoque point de 

flatulences ou de selles fréquentes ce qui obligerait le retraitant à refaire l’ablution complète 

(ghusl) car une des règles de la khalwa est de se trouver en état de pureté rituelle permanent. 

Qushshâshî recommande de consommer amandes, noisettes, pois chiches frites et graines de 

sesame écrasés avec un peu de sucre, seuls ou avec du pain : le sucre peut être remplacé par 

une petite poignée de raisins secs. Le retraitant s’efforcera de réduire sa quantité de nourriture 

de manière très progressive. Il dormira peu et veillera autant que possible. 

 

L’invocation 

 

La khalwa n’est pas le lieu de la méditation ou de la pensée spéculative, mais celui de 

l’invocation de Dieu (dhikr) à laquelle elle est intrinsèquement liée. Le dhikr est le pilier 

principal de la voie soufie. Qushshâshî, qui sur ce chapitre reprend, presque mot à mot, le 

Miftâh al-falah d’Ibn ‘Atâ Allâh, rappelle que le dhikr est un commandement du 

Prophète :  « ‘Alî demanda au Prophète quel était le plus court et le meilleur chemin qui 

menait à Dieu et le Prophète lui recommanda l’invocation permanente de Dieu dans la retraite 

spirituelle »
26

. Assis en tailleur, les yeux fermés ou mis-clos, les mains posées sur les cuisses, 

le disciple invoque Dieu avec la formule la plus recommandée par les maîtres qui est la 

profession de foi, « il n’y a pas d’autre divinité que Dieu » (Lâ ilâh illa-Llâh) : cette formule 

est définie par Qushshâshî comme le dhikr fondamental ou principal qui englobe tous les 

autres dhikr (dhikr al-umm al-jâmi’ li-jamî’ al-adhkâr). Durant la retraite, le dhikr intérieur, 

ou dhikr du cœur (dhikr al-qalb), est préférable au dhikr vocal (dhikr al-lisân) pratiqué lui 

lors de sessions collectives
27

. Le dhikr intérieur qui a pour siège le cœur physique, doit être 

aussi léger que le bourdonnement de l’abeille, ni trop haut ni complètement silencieux. Il doit 

conduire à une forme supérieure d’invocation, le dhikr du secret (dhikr al-sirr) ou de la 

conscience intime qui est l’invocation de Dieu dans son état intérieur qui est plus profond que 

le cœur. Arrivé à ce degré du dhikr, le soufi fait l’expérience du fanâ’ (extinction), il s’éteint 

en lui-même et n’a plus que la conscience permanente de la présence divine. Cette forme de 

dhikr est pratiquée par les maîtres accomplis.  

 

Les effets psychiques de la khalwa 

                                                        
26

 Qushshâshî, Al-Simt al-majîd, p. 144 
27

 Qushshâshî, Al-Simt al-majîd, p. 13. 



 10 

 

Les maîtres mettent en garde ceux qui entrent en retraite avec l’espoir de visions ou de 

charismes, ils n’iront qu’à leur perte ; la retraite comme son nom arabe l’indique est le lieu du 

vide de toute convoitise charnelle mais aussi spirituelle, le disciple ne doit rien demander rien 

espérer, être vide de toute pensée, de tout désir autre que celui de Dieu. Qushayrî définit la 

retraite spirituelle comme un transfert de « l’isolement » (khalwa) vers celui de 

« l’évacuation » (khuluww) du cœur qui dérive de la même racine ; « Il convient que son cœur 

soit vidé (khâliya) de toute évocation sinon celle de Dieu, de toute volonté sinon celle de 

satisfaire son Seigneur et de tout désir des choses mondaines »
28

. La finalité de la retraite est 

un détachement absolu, une mort initiatique prélude à une renaissance spirituelle. C’est à 

l’époque de Qushayrî (XI
e
), semble-t-il, que les soufis ont discuté et décrit pour la première 

fois les phénomènes occultes associés aux pratiques spirituelles
29

. Dans une courte épître 

intitulée Les étapes du cheminement vers Dieu (Tartîb al-sulûk fî tarîq Allâh) recopiée 

intégralement par Qushshâshî dans son manuel, Qushayrî décrit les effets psychiques et 

physiques du dhikr qui provoque une expansion de conscience accompagnée de visions et 

d’auditions surnaturelles, à savoir la compréhension du langage des règnes minéral, végétal et 

animal. Les sens sont tellement aiguisés qu’il est possible d’entendre les pas d’une fourmi sur 

le sol de sa cellule. Le plus gros défi pour le retraitant est de savoir contrôler les pensées qui 

l’assaillent (wâridât, khawâtir) lors de l’invocation silencieuse dans l’obscurité, et savoir 

discerner entre les inspirations divines ou angéliques et celles qui viennent de l’âme 

passionnelle qui continuent à le rattacher au monde ou pire encore de Satan lui-même. Le 

maître est ici nécessaire car il sait distinguer les authentiques phénomènes spirituels des 

hallucinations 

 

Des divergences entre voies soufies au sujet de la retraite  

 

La pratique de la khalwa s’est diffusée à des rythmes différents selon les aires géographiques 

et les périodes. Elle apparaît au Maghreb que tradivement, au XVI
e
 siècle, où elle semble 

avoir été peu pratiquée. Dans son manuel sur Les règles du soufisme (Qawâ’id al-tasawwuf), 

Ahmad Zarrûq (m. 1489) semble très réservé quant à cette pratique venue d’Orient : s’il en 

reconnaît les bienfaits comme méthode de purification des coeurs, il en souligne également 

                                                        
28

 Qushayrî, Abû’l-Qâsim. al-Risâla al-Qushayriyya, « bâb al-khalwa wa’l-‘uzla », Beyrouth, Dâr al-Minhâj, 

2017. 
29

 Meier, Fritz. « Qushayrî’s Tartîb al-sulûk », in Meier,Fritz. Essays on Islamic Piety and Mysticism. Translated 

by John O’Kane with editorial assistance from Berndt Radtke. Leiden: Brill, 1999, p. 97. 



 11 

ses dangers si elle n’est pas pratiquée sous la stricte surveillance d’un maître.
30

 En Égypte à la 

même époque la pratique de la khalwa, pourtant connue dans ce pays depuis au moins le XIII
e
 

siècle, ne semble pas être généralisée : elle n’est mentionnée dans aucune des pages de la 

vaste étude du soufisme syro-égyptien entre le XIV
e
 et le XVI

e
 siècle entreprise par Éric 

Geoffroy, ce qui laisse penser que ce dernier n’en a pas trouvé beaucoup de traces
31

. En 1516-

1517, la conquête ottomane de la Syrie puis de l’Égypte amène une nouvelle vague de soufis 

turco-persans appartenant aux grandes voies de l’Empire que sont la Khalwatiyya comme 

nous l’avons vu plus haut mais aussi la Naqshbandiyya et la Mawlawiyya (Mevleviyye). Ces 

soufis turco-persans font parfois l’objet de jugements négatifs de la part des syro-égyptiens 

dûs à des différences culturelles. Le soufi égyptien Sha‘rânî était un bon observateur du 

soufisme de son temps dont il nous a livré de nombreux témoignages. Face à l’expansion des 

voies et à l’afflux de nouveaux disciples à son époque, le XVI
e
 siècle, Sha‘rânî, qui était à la 

tête d’une importante zâwiya, critique sévèrement la généralisation de la pratique de la khalwa 

donnée, selon son opinion, par des maîtres peu avisés à des débutants alors qu’elle devrait être 

strictement réservée aux disciples avancés. Il s’en prend directement à ce qu’il appelle « les 

gens de la retraite » (ahl al-khalwa) dans une diatribe qui va jusqu'à la grave accusation 

d’hérésie. Michael Winter, spécialiste de Sha‘rânî, pense que c’est la Khalwatiyya et le 

soufisme d’origine persane introduit par des étrangers qui sont visés dans la citation suivante : 

« They imposed conditions in the [method of] retreat, which the meritorious ones have never 

imposed such as little food, abstinence from talk and sleep, and physical seclusion from 

society, and other things of this kind which weakened their bodies, induced in them many 

fantasies, and corrupted their faith. They imagined that they saw beautiful or frightful shapes 

which really originated from their own thoughts, a reflection of their personal condition. 

Thus, at times, phantoms appear to them in their imagination and tell them of matters, the 

[true] interpretation of which also lies in such conditions. At other times [they imagine 

seeing] a light, a shadow, ugly or pleasant shapes of dogs and snakes and the like… And 

hence error entered into the people of the retreat (ahl al-khalwa) so that some of them became 

herectics »
32

. Sha‘rânî jugeait qu’en son temps la khalwa était pratiquée soit pour accroitre sa 

réputation de sainteté, soit pour obtenir des états et des degrés spirituels élevés alors qu’elle 

devait se faire avec une pure intention. 

                                                        
30

 Ahmad, Zarrûq. Qawâ‘id al-tasawwuf, Beyrouth, Dâr al-Jîl, 1992, pp.84-85. Sur la pratique de la retraite dans 

le Maghreb médiéval, voir l’article de Nelly Amri dans ce volume. 
31

 Geoffroy, Eric. Le soufisme en Egypte et en Syrie sous les derniers Mamelouks et les premiers Ottomans : 

orientations spirituelles et enjeux culturels, Damas- Paris, IFEAD, 1995. 
32

 Winter, Michael. Society and Religion in Early Ottoman Egypt, New Brunswick and London: Transaction 

Publishers, 1982, p. 84-85. 



 12 

Des différences culturelles et divergences religieuses sont à l'origine de l'attitude 

conflictuelle entre soufis turco-persans et soufis arabes à l'égard de la pratique de la retraite, 

comme le montre le commentaire de Mustafâ b. Ahmad de Gallipoli (m. 1600) après sa visite 

au Caire : « A notre époque, les confréries soufies des soi-disant pieux cheikhs d'Egypte sont 

en désaccord avec les voies justes des cheikhs des confréries Kalwatiyya et Zayniyya et les 

maîtres de la Naqshbandiyya, originaires du pays de Rum, car ils n’autorisent pas leurs 

derviches à entrer en retraite dans des cellules et ne leur ordonnent pas de s'exercer à l’ascèse 

de manière progressive, en interprétant chaque jour les rêves qu'ils font »
33

. Au XVIII
e
 siècle, 

une seconde vague d'expansion de la Khalwatiyya en Égypte est venue cette fois-ci de la 

Syrie, apportée par Mustafa al-Bakrî, qui en définit le rituel dans lequel ne figure pas la 

retraite. 

 

La retraite à l’époque contemporaine 

 

Au cours du long XIX
e
 siècle, la pratique de la retraite est remise à l’honneur par de grandes 

figures à l’origine du renouveau soufi à l’instar du kurde Mawlana Khâlid (m. 1827) 

« rénovateur » (mujaddid) de la Naqshbandiyya à partir de la Syrie, vers la Palestine, la 

Turquie, jusqu’en Azerbaïdjan et dans le Dagestan ; il introduisit la retraite des quarante jours 

dans sa voie car il la considérait plus propice à l’initiation et à la progression spirituelle que le 

compagnonnage traditionnel entre maître et disciple
34

. Quant au marocain Ahmad al-‘Arabî 

al-Darqâwî (m. 1823), il remet à l’honneur la pérégrination ou retraite ambulante (siyâha) 

provoquant une nouvelle vague d’expansion de la Shâdhiliyya dans son pays et au-delà 

jusqu’en Egypte, en Syrie et en Palestine
35

. Le cheikh Ahmad al-‘Alawî (m. 1934) adopta la 

retraite dans la branche algérienne de la Shâdhiliyya-Darqâwiyya : sous le contrôle du maître, 

le reclus invoque le nom d’Allâh pendant plusieurs jours et s’il le faut plusieurs mois. Des 

visions lumineuses et des phénomènes de lévitation, étaient paraît-il, fréquents
36

. 

Dans le premier quart du XX
e
 siècle, une campagne de dénigrement du soufisme et de 

ses pratiques est menée partout dans le monde musulman ; perçu aussi bien par les 

fondamentalistes religieux que par les nationalistes modernistes comme la cause et le symbole 

                                                        
33

 Winter, Michael. « Sheykh ‘Alî b. Maymûn and Syrian Sufism in the Sixteenth century », Israël Oriental 

Studies 7 (1977), 297 note 82. 
34

 Geoffroy, Eric. Initation au soufisme, p. 269; B. Abu-Manneh, Butrus. « Khalwa and râbita in the Khâlidi 

suborder » In Naqshbandis, Cheminements et situation actuelle d'un ordre mystique musulman. Marc Gaborieau, 

Alexandre Popovic et Thierry Zarcone, eds. Istanbul-Paris: Isis, 1990, 289–302.  
35

 Peyron, Michael. « Derkaoua, Derqaoua, Darqawa », Encyclopédie berbère, 15 (1995), 2279-2283. 
36

 Geoffroy, Eric. Initiation au soufisme, p. 269 (d’après Cartigny, Cheikh al-Alawi. Documents et témoignages). 



 13 

de la décadence de leurs sociétés qui a favorisé l‘impérialisme occidental, la domination du 

soufisme avait fait son temps.  En Turquie en 1925, Ata Turk prend une décision radicale en 

fermant tous les tekkes des soufis. Or, pour exister toute communauté religieuse a besoin d'un 

lieu pour mener ses activités et s'intégrer dans le tissu social ; fermer les tekkes signifiait la 

mort sociale d'une culture religieuse millénaire. Le soufisme lui-même subit les coups d’une 

société moderne peu propice à l’isolement : la retraite comme méthode d’éducation se fait 

plus rare et plus courte. Dans les années 1960, le père dominicain Ernst Bannerth aimait se 

promener au Caire et dans les campagnes égyptiennes pour observer et prendre des notes sur 

les pratiques des soufis. Il s’était mis à fréquenter assidûment les confréries soufies et à 

participer à leurs séances de dhikr : ses articles publiés dans les Mélanges de l’institut 

dominicain d’études orientales dans les années 1960 et 1970 sont restés une source unique 

d’information justement parce qu’il complétait ses analyses philologiques par des données 

ethnographiques. Préparant un article sur le dhikr et la khalwa dans le Miftâh al-falâh d’Ibn 

‘Atâ’ Allah al-Iskandarî, le père Bannerth avait observé que les membres de la Khalwatiyya 

Demirdâshiyya, dont la mosquée se trouve au voisinage du couvent des dominicains, 

continuaient de s’adonner à la retraite suivant la règle de Muhammad Demirdâsh al-Saghîr 

datant du XVI
e
 siècle : « La mosquée de la Demirdashiyya contient 65 cellules dans lesquelles 

les membres de la confrérie avec la permission de leur guide spirituel séjournent pendant trois 

jours … Cette khalwa a lieu chaque année vers la fin du mois de sha’bân. Elle est commencée 

et finie par une grande festivité »
37

. Dans les années 1990, alors que je menais des enquêtes de 

terrain en Haute-Egypte sur la Khalwatiyya, je n’ai pas rencontré de disciple de cette voie qui 

s’adonnait à cette pratique. J’ai pu, en revanche, observer qu’elle était pratiquée par des saints 

locaux et contribuait à la construction de leur un charisme et à un accès direct à une carrière 

de saint. En effet, tous les itinéraires de saints contemporains vénérés dans la région de 

Louxor où j’ai mené mes enquêtes ont comporté un épisode de retraite spirituelle parfois 

prolongé à l’instar de ce saint de Karnak mort en 1988, le cheikh Mûsa Abû ‘Alî : il vécut une 

grande partie de sa vie et jusqu’à sa mort dans une pièce sans fenêtre. En 1972, le père 

Bannerth lui rendit visite à Karnak mais le saint a seulement entrebâillé sa porte pour lui 

serrer la main. Il sortait de sa cellule uniquement le soir pour présider aux séances de dhikr et 

toute la population l’avait en vénération de telle sorte que sa fête patronale (mawlid) était 

célébrée de son vivant même
38

. Le cheikh Radwân (m. 1967) était lui vénéré par le président 

                                                        
37

 Bannerth, Ernst. « Dhikr et khalwa d’après Ibn ‘Atâ’ Allâh », MIDEO, 12, 1974, p. 73. 
38

 Bannerth, Ernst. « Dhikr et khalwa d’après Ibn ‘Atâ’ Allâh », p. 74 ; Hoffman, Valerie. Sufism, Mystics, and 

Saints in Modern Egypt, Columbia: University of South Carolina Press, 1995, p. 108-109. 



 14 

Nasser qui bien qu’idéologue d’un socialisme à l’égyptienne, respectait les hommes saints 

comme la plupart des habitants de Haute-Egypte d’où Nasser était originaire. A sa mort le 

saint laissa un certain nombre de notes autobiographiques et de propos extatiques qui furent 

publiés par son fils
39

. Le cheikh Radwân fit sa première retraite à l’âge de 12 ans dans une 

pièce de sa maison.  Par la suite, il se retirait pendant des semaines dans le désert si proche 

des zones habitées dans cette étroite vallée du Nil et il entendait les rochers et les pierres 

mentionner les Noms divins
40

. Sur la rive ouest de Louxor, dans le village de Gourna, le 

cheikh Muhammad al-Tayyib (m. 1988) passait de longues retraites dans sa cellule, un réduit 

qui communiquait avec la mosquée de sa zâwiya et dont il ne sortait que pour aller prier. 

D’après les témoignages, à la fin de sa vie il ne rompait son jeûne qu’avec quelques cuillères 

de lait. Mais il n’est pas que dans les légendes dorées de saints locaux que le retrait du monde 

figure comme un signe d’élection divine ; Salâh al-Ja‘fârî (m. 1979), un savant d’al-Azhar, la 

mosquée-université célèbre dans tout le monde musulman, et fondateur de la tarîqa Ja‘fâriyya 

Ahmadiyya Muhammadiyya, avait fini par faire de la mosquée d’al-Azhar sa khalwa ; il ne la 

quittait que pour se rendre en pèlerinage à La Mecque ou aux tombeaux des descendants de la 

famille du Prophète (Ahl al-bayt) enterrés au Caire. Il s’était fait construire à l’intérieur de 

l’ancien collège (riwâq) des étudiants maghrébins une cellule où il se consacrait au dhikr, à la 

lecture du Coran et à des prières de bénédictions sur le Prophète en plus de l’enseignement 

qu’il donnait dans la mosquée.  

C’est peut-être au sein de la Naqshbadiyya Mujadidiyya que la khalwa est restée la 

plus vivante mais elle suit différentes modalités en fonction des diverses branches de cette 

voie. Dans la Naqshbandî Mujaddî Saifî, pendant le mois jeûné de Ramadan, les adeptes se 

retirent de la société (itikâf) pendant une période de 10 jours qui se termine la veille de la 

célébration de la rupture du jeûne (‘îd al-fitr)
41

. Le shaykh turc chypriote Nizam al-Haqqânî, 

mort en 2014 à l’âge de 92 ans, a joué un rôle central dans la diffusion de la Naqshbandiyya 

en Occident. Il était considéré par ses adeptes comme un saint qui accomplissait de nombreux 

miracles. Il a déclaré que pendant ses trente années d'entraînement intense sous la direction de 

son cheikh 'Abd Allah Daghestani, il a effectué de nombreuses retraites. Lors de la première à 

l’âge de 33 son maître sur ordre du Prophète l’envoya se retirer pendant 6 mois dans la 

mosquée du grand saint ‘Abd al-Qâdir Jilânî à Bagdad (m. 1166) : « Je ne sortais de ma 

                                                        
39

 Radwân, Ahmad. Al-Nafahât al-rabbâniyya, Kom Ombo, s.d.  
40

 Chih, Rachida. Le soufisme au quotidien, Paris, Sindbad-Actes sud, 2000, p. 104-105. 
41

 Rytter, Mikkel. « The hair of the Prophet: relics and the affective presence of the absent beloved among Sufis 

in Denmark », Contemporary Islam 13, 2/3 (2019), p. 1. 

 



 15 

cellule que pour les cinq prières. J'étais capable d'atteindre un tel état spirituel que je pouvais 

réciter le Coran en entier en neuf heures. En plus du Coran, je récitais 124 000 fois Lâ ilah ill-

Allâh et 124 000 prières sur le Prophète et je lisais tout le Dalâ'il al-Khayrât [livre de 

dévotion]. En plus de cela, je mentionnais régulièrement 313 000 « Allâh Allâh » par jour. 

J’étais quotidiennement gratifiés de visions, d’états de grâce jusqu’à l'anéantissement dans la 

Présence Divine". Devenu le maître de la voie, il fait entrer en retraite son proche disciple, 

Muhammad Hisham Kabbani,  qui deviendra son successeur. Ce dernier a décrit son 

expérience dans un livre écrit en anglais destiné à un lectorat transnational, Fifty Days : the 

Divine Disclosures During a Holy Sufi Seclusion
42

. Ces différents témoignages montrent que 

pour les maîtres du soufisme aujourd’hui le retrait prolongé du monde reste un support 

privilégié de réalisation spirituelle et pour leurs fidèles le signe visible d’une proximité de 

Dieu (walâya) qui est la définition même de la sainteté en islam  

 

Rachida Chih, CNRS – CETOBAC 

 

 

Bibliographie 

Abu-Manneh, Butrus. « Khalwa and râbita in the Khâlidi suborder » In Naqshbandis, 

Cheminements et situation actuelle d'un ordre mystique musulman. Marc Gaborieau, 

Alexandre Popovic et Thierry Zarcone, eds. Istanbul-Paris: Isis, 1990, 289–302.  

Addas, Claude. Ibn ‘Arabî ou la quête du Soufre rouge. Paris: Gallimard. 1989. 

Bannerth, Ernst. « Dhikr et khalwa d’après Ibn ‘Ata’ Allah », Mélanges de l’Institut 

dominicain d’études orientales, tome 12, (1974), 65–90. 

— — — « La Khalwatiyya en Égypte », Mélanges de l’Institut dominicain d’études 

orientales, tome 8 (1964-66), 1–74. 

Behrens-Abouseif, Doris et Leonor Fernandes. « An unlisted monument of the fifteenth 

century: the dome of Zawiyat al-Damirdash », Annales Islamologiques 18 (1982), 105–

121. 

Behrens-Abouseif, Doris. « The Takiyyat Ibrahim al-Kulshani in Cairo », Muqarnas 5 (1988), 

43–60. 

                                                        
42

 Fifty Days : the Divine Disclosures During a Holy Sufi Seclusion (Islamic Supreme Council of America, 

2010) disponible sur Amazon. https://naqshbandi.org/teachings/topics/seclusion/ 

 

https://naqshbandi.org/teachings/topics/seclusion/


 16 

Chih, Rachida. Le Soufisme au quotidien. Confréries d’Égypte au XX
e
 siècle. Paris: Sindbad-

Actes Sud, 2000. 

— — — « Le livre pour guide: éthique (adab) et cheminement spirituel (sulūk), dans trois 

manuels soufis d’époque ottomane », In Ethics and Spirituality in Islam: Sufi Adab. 

Francesco Chiabotti, Eve Feuillebois-Pierunek, Catherine Mayeur-Jaouen and Luca 

Patrizi, eds. Leiden: Brill, 2017, 520–44. 

Chodkiewicz, Michel. Le Sceau des saints. Prophétie et sainteté dans la doctrine d’Ibn 

‘Arabî. Paris: Gallimard, 1986. 

— — — « Les quatre morts du soufi », Revue de l’histoire des religions 215,1 (1998), 35–57. 

— — — « Shaykh Muhammad Demirdâsh; un soufi akbarien du XVI
e
 siècle », Horizons 

maghrébins 51 (2004), 19–28. 

Clayer, Nathalie. Mystiques, Etat et société. Les Halvetis dans l’aire balkanique de la fin du 

XV
e
 siècle à nos jours. Leiden: Brill, 1994. 

Curry, John. « Home is where the Shaykh is: the concept of exile in the hagiography of 

Ibrahim-i Gülsheni », Al-Masaq: Islam and the Medieval Mediterranean 17, 1 (2005), 

47–60. 

Emre, Side. Ibrahim-i Gulshani and the Khalwati-Gulshani Order. Leiden; Brill, 2016. 

Geoffroy, Eric. Initiation au soufisme, Paris, Fayard, 2003. 

Giordani, Demetrio. « Le metamorfosi dell’anima e gli stadi della via spirituale: 

considerazioni intorno a ‘Al-Sayr wa-l-sulûk ilâ maliki-l-mulûk’ dello ‘shaykh’ Qâsim 

ibn Salâh al-Dîn al-Khânî di Aleppo (1619-1697) », Divus Thomas (rivista 

quadrimestrielle dello studio filosofico) 48, 3 (2007), 117–34. 

Gramlich, Richard. Die Gaben der Erkenntnisse des ʿUmar as-Suhrawardī (‘Aw rif al-

Ma‘ rif). Wiesbaden: Steiner Franz Verlag, 1998. 

Hoffman, Valerie. Sufism, Mystics, and Saints in Modern Egypt. Columbia: University of 

South Carolina Press, 1995. 

Khânî, Qâsim. Al-Sayr wa l-sulûk ilâ malik al-mulûk. edited and annotated by Ibrâhîm Shams 

al-dîn, Beyrouth: Dâr al-kutub al-‘ilmiyya, 2005. 

Knysh, Alexander. Al-Qushayri's Epistle on Sufism: Al-Risala Al-Qushayriyya. Reading: 

Garnet Publishing, 2007. 

Koury Danner, Mary Ann. The Key to Salvation, A Sufi Manual of Invocation by Ibn ‘Atâ’ 

Allâh al-Iskandarî,. Cambridge: The Islamic Text Society, 1996. 

Murâdî, Muhammad. Silk al-durar fî a‘y n al-qarn al-thânî ‘ashar, Beyrouth: Dâr al-kutub 

al-‘ilmiyya, 1997.  



 17 

Meier, Fritz. « Qushayrî’s Tartîb al-sulûk », in Meier,Fritz. Essays on Islamic Piety and 

Mysticism. Translated by John O’Kane with editorial assistance from Berndt Radtke. 

Leiden: Brill, 1999, 49–92. 

Mubârak. ‘Alî Pasha. Al-Khitat al-tawfîqiyya al-jadîda, Le Caire, Al- Ḥay’at al-misriyya al-

‘âmma li l-kitâb, 1981. 

Peyron, Michael. « Derkaoua, Derqaoua, Darqawa », Encyclopédie berbère, 15 (1995), 2279-

2283. 

Qushayrî. Abû’l-Qâsim. al-Risâla al-Qushayriyya, Beyrouth, Dâr al-Minhâj, 2017. 

Qushshâshî, Ahmad. Al-Simt al-majîd fî sha’n al-bay‘a, wa-l-dhikr wa talqînihi wa salâsil ahl 

al-tawhîd. Hyderabad: Dâ’irat al-ma‘ârif al-nizâmiyya, 1909. 

Radwân, Ahmad M. Al-Nafahât al-rabbâniyya. Kom Ombo, sd.  

Rytter, Mikkel. 2016. ‘By the beard of the Prophet: Imitation, reflection and world 

transformation among Sufis in Denmark’ Ethnography 17, 2 (229-249). 

Rytter, Mikkel. « The hair of the Prophet: relics and the affective presence of the absent 

beloved among Sufis in Denmark », Contemporary Islam 13, 2/3 (2019). 

Sha‘rānī. ‘Abd al-Wahhāb. al- Ṭabaq t al-kubr . Cairo, 1954. 

Trimingham, John. Spencer. The Sufi orders in Islam. Oxford: Oxford University press, 

1971.  

Waugh, Earle. H. Visionaries of Silence: The Reformist Sufi Order of the Demirdashiya al-

Khalwatiya in Cairo. Cairo, AUC Press, 2007. 

Winter, Michael. « Sheykh ‘Alî b. Maymûn and Syrian Sufism in the Sixteenth century », 

Israël Oriental Studies 7 (1977), 281–308. 

— — —Society and Religion in Early Ottoman Egypt, New Brunswick and London: 

Transaction Publishers, 1982. 

Zarrûq, Aḥmad. Qawâ‘id al- tasawwuf, Beyrouth: Dâr al-Jîl, 1992. 

 

 

 

 

 


