
HAL Id: hal-03073193
https://hal.science/hal-03073193v1

Submitted on 2 Feb 2023

HAL is a multi-disciplinary open access
archive for the deposit and dissemination of sci-
entific research documents, whether they are pub-
lished or not. The documents may come from
teaching and research institutions in France or
abroad, or from public or private research centers.

L’archive ouverte pluridisciplinaire HAL, est
destinée au dépôt et à la diffusion de documents
scientifiques de niveau recherche, publiés ou non,
émanant des établissements d’enseignement et de
recherche français ou étrangers, des laboratoires
publics ou privés.

Distributed under a Creative Commons Attribution - NonCommercial - NoDerivatives 4.0
International License

Montrons cette langue que nous ne parlons pas !
Bénédicte Pivot

To cite this version:
Bénédicte Pivot. Montrons cette langue que nous ne parlons pas !. Cahiers de Linguistique, 2019,
L’image des langues vingt ans après, 45 (1), pp.103-121. �hal-03073193�

https://hal.science/hal-03073193v1
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://hal.archives-ouvertes.fr


2019_dans L’image des langues vingt ans après, Dubois Maud, 
Kamber Alain et Matthey Marinette (dir.), Cahiers de linguistique, 
45/1 p.103-121 

 

PIVOT  1 

Montrons cette langue que nous ne 
parlons pas ! 

Bénédicte PIVOT 
DIPRALANG, EA 739, Université Paul Valéry, Montpellier 3  

La conception moderne de la langue issue de la construction des 
Etats-nations d’une part et de leur idéologique unilingue d’autre part, 
a donné existence à « une connaissance socialement élaborée et 
partagée » (Jodelet 2003) de ce qu’est une langue et de la fonction de 
l’objet langue, comme construit social. Ces images consensuelles 
prennent forme dans les discours profanes à l’évocation du mot 
langue, comme celles relatives à la fonction de communication, basée 
sur l’usage de normes (écrites, orales, sociales, etc.) mais aussi sur la 
fonction identitaire et culturelle des langues.  

L’articulation de cet article repose sur le postulat qu’il existe un 
modèle représentationnel prégnant de ce qu’est une langue et de ce à 
quoi elle sert, dans un régime où la langue est une ressource qui se 
négocie dans des marchés de la communication usuelle. En me basant 
sur une réflexion initiée lors de ma recherche doctorale effectuée sur 
deux situations sociolinguistiques de langues de très faible vitalité, le 
rama au Nicaragua et le francoprovençal en France1, je souhaite 
montrer comment ce modèle oriente les actions de revitalisation de ces 
langues portées ou encouragées par les acteurs institutionnels, et 
comment le modèle de la revitalisation des langues en danger qu’ils 
promeuvent vient se heurter à des pratiques sociales qui renvoient à 
d’autres usages de la langue que ceux attendus ou préconisés par ce 
modèle. L’analyse des pratiques sociales de ces langues de très faible 
vitalité, montre un déplacement de la fonction communicative de la 
langue vers une fonction essentiellement symbolique, démonstrative 
qui se révèle dans des actes performatifs.  
                                                 
1 Et depuis confrontée à d’autres situations de langues de très faible vitalité 
comme les langues amérindiennes de l’Oregon (terrains 2017, 2018). 



2019_dans L’image des langues vingt ans après, Dubois Maud, 
Kamber Alain et Matthey Marinette (dir.), Cahiers de linguistique, 
45/1 p.103-121 

 

PIVOT  2 

Cette dynamique sociolinguistique qui tend davantage à montrer 
ces langues qu’à les parler, et que je qualifie de postvernaculaire2, 
soulève un certain nombre de questions quant aux différentes manières 
de définir ce qu’une langue doit être, avoir, faire et devenir, en 
fonction de qui fait et dit quoi à propos de ces langues et de leur 
revitalisation ou valorisation. Il apparait alors que le contexte de 
globalisation qui donne aujourd’hui aux langues la possibilité de se 
négocier dans le marché de la patrimonialisation est peut-être à 
l’origine de l’émergence d’une nouvelle image des langues qui serait 
partagée par les acteurs sociaux, leur permettant ainsi de légitimer 
leurs pratiques vis-à-vis de leurs langues.  

1. Une étude à partir de deux situations de langues 
très en danger 

1.1 Image des Langues en Danger et de leur revitalisation 

Les situations de langues en danger (LED) ont été mises sur le 
devant de la scène internationale en premier lieu par des discours 
experts (voir l’histoire de l’émergence du champ disciplinaire des 
LED chez Grinevald et Costa 2010). Les préoccupations scientifiques 
ont suivi une double voie, l’une en direction d’une approche 
descriptive, analytique, du phénomène de la perte de l’usage des 
langues en question (Krauss 1992; Grenoble et Whaley 1998; Nettle 
et Romaine 2000; Crystal 2000), et l’autre en direction de propositions 
de remédiation au déclin. Cette deuxième approche apparait dans la 
littérature et dans le champ disciplinaire sous l’appellation 
« revitalisation » qui est présentée comme étant le moyen de 
« sauver » ces « langues qui meurent » (Fishman 1991, 2001; 
Grenoble et Whaley 2006; Evans 2012; Mihas et al. 2013; Pauwels 
2016 et pour un regard critique : Duchêne et Heller 2007).  

Cette expertise a été diffusée auprès du grand public avec des 
images fortes, comme celle de la « mort » ou de « l’extinction » 
(Hagège 2000, Moseley 2010) ou encore celle de la légitimité de leur 
sauvegarde en faisant de la diversité linguistique des langues un bien 
                                                 
2 Voir (Shandler 2004, 2006) pour la première définition du terme et ma thèse 
(Pivot 2014) pour le développement de la notion dans le cadre des langues 
très en danger comme le rama et le francoprovençal. 



2019_dans L’image des langues vingt ans après, Dubois Maud, 
Kamber Alain et Matthey Marinette (dir.), Cahiers de linguistique, 
45/1 p.103-121 

 

PIVOT  3 

universel (Patrimoine Culturel Immatériel, UNESCO 2003). Ces 
connaissances expertes et profanes construisent une image de la 
revitalisation qui implique que revitaliser signifie (re)doter les LED 
des caractéristiques définissant les langues, selon la vision partagée de 
ce qu’elles sont et de ce à quoi elles servent, tels que l’usage 
conversationnel, celui de l’écrit à travers un processus de 
normalisation et enfin, celui de son enseignement.  

Deux terrains de langues très en danger3 pour lesquels des 
programmes et des actions de revitalisation ont été mis en place ces 
trente dernières années sont à l’origine de l’analyse des modèles 
convoqués proposée dans cet article. 

1.2 Caractéristiques sociolinguistiques du terrain rama et 
du terrain francoprovençal 

La langue rama est une langue amérindienne qui fut la langue 
vernaculaire du groupe ethnique éponyme vivant sur un vaste territoire 
au sud de la Côte Caribe du Nicaragua. Traditionnellement ce groupe 
ne comptait que quelques centaines de personnes. Aujourd’hui les 
Rama sont environ trois mille, dont seulement une dizaine de locuteurs 
natifs et à peine deux fois plus de locuteurs ayant quelques 
compétences dans la langue. Le renversement linguistique en faveur 
du créole à base anglaise, parlé par le groupe ethnique majoritaire de 
la côte, date du début du siècle dernier. Une demande officielle de 
sauvegarde de la langue a été faite en 1984 par le chef de la 
communauté et depuis, une équipe de chercheurs s’est attachée à 
décrire la langue et à accompagner la demande de création de matériels 
pour la transmission du rama aux enfants.  

Le francoprovençal est une langue régionale de France également 
parlée en Suisse romande et au Val d’Aoste. Langue gallo-romane, 
elle fut langue de première socialisation dans une grande partie de 
l’espace rhônalpin et une frange de la Franche-Comté jusqu’au début 
du siècle dernier4. Aujourd’hui, il reste peu de locuteurs natifs du 
francoprovençal et une estimation datant de 2009 (Bert et Costa 2009) 

                                                 
3 Ils ont été décrits de manière plus détaillée dans des publications antérieures 
(Pivot 2013, 2016, 2017). 
4 L’analyse est valable pour la partie française du francoprovençal. Les 
situations en Suisse et en Italie sont légèrement différentes et n’ont pas été 
incluses dans mon étude. 



2019_dans L’image des langues vingt ans après, Dubois Maud, 
Kamber Alain et Matthey Marinette (dir.), Cahiers de linguistique, 
45/1 p.103-121 

 

PIVOT  4 

considérait qu’un faible pourcentage de la population rhônalpine 
possédait encore des compétences linguistiques dans la langue. Si les 
Rama forment un groupe ethnique identifié et identifiable, « un 
peuple, une nation » comme ils se décrivent, il n’existe pas de groupe 
social identifié comme francoprovençal en France. J’ai travaillé avec 
des personnes qui sont membres d’associations locales, les groupes 
patoisants5, au sein desquelles elles revendiquent leur attachement à 
la langue. La majorité des pratiques sociales du francoprovençal 
observables (en dehors de la sphère privée) sont le fait de ces groupes. 
Aussi, une grande partie de la transmission et de la valorisation de la 
langue se fait à travers les pratiques associatives.  

Les situations sociolinguistiques du rama et du francoprovençal 
sont donc caractérisées par le fait que ces langues ont cessé d’être des 
langues de première socialisation depuis un peu moins de cent ans, 
alors qu’elles le furent pendant des siècles. Ce sont également des 
langues à tradition orale, sans écrits pour les Rama jusqu’à ce que des 
linguistes fassent la description de la langue (Colette Craig en 1986), 
et avec une littérature assez peu abondante, parfois ancienne6 mais 
généralement méconnue, pour le francoprovençal. Dans le cas du 
francoprovençal, l’usage sporadique de l’écrit s’appuyait sur des 
graphies inspirées du système français (ou italien dans le Val d’Aoste), 
sans homogénéisation sur l’aire linguistique. Des systèmes locaux de 
types phonétiques se sont développés avec l’aide de linguistes, comme 
par exemple la graphie de Conflans en Savoie, mais se sont peu 
diffusés auprès des groupes patoisants dont l’activité principale n’est 
pas axée sur la pratique de l’écriture. La question de la graphie suscite 
de l’intérêt auprès des experts et de quelques érudits comme en 
témoignent les études7 et les propositions de standardisation8. Mais, il 
n’est pas le reflet de celui des groupes locaux. Même l’orthographe de 
référence, ORB, de type étymologique à visée supradialectale élaborée 

                                                 
5 J’ai recensé une cinquantaine de groupes locaux sur l’ensemble du territoire 
rhônalpin et suivi régulièrement une dizaine d’entre eux, en Haute-Savoie, en 
Isère, dans la Drôme et dans l’Ain, lors de leurs activités : veillées, réunions 
de travail, festivités associatives ou représentations publiques.  
6 Parmi les textes les plus anciens, on notera ceux de Marguerite d’Oingt au 
XIIIème siècle publiés aux éditions EMCC en 2012. 
7 Voir par exemple la conférence annuelle du centre d’études 
francoprovençales de Saint Nicolas au Val D’Aoste du 7 novembre 2015 
consacrée à la thématique de la transmission, revitalisation et normalisation. 
8 Par exemple les travaux du Groupe International de Travail sur la graphie, 
qui réunit des membres d’associations italiennes, suisses et savoyardes. 



2019_dans L’image des langues vingt ans après, Dubois Maud, 
Kamber Alain et Matthey Marinette (dir.), Cahiers de linguistique, 
45/1 p.103-121 

 

PIVOT  5 

par Stich en 20139, qui a l’avantage de dépasser les différences 
dialectales, n’est que très peu connue et exceptionnellement utilisée 
au sein des groupes de patoisants.  

Les enjeux autour de la graphie sont un des aspects qui illustrent 
la mobilisation sociale et institutionnelle existant depuis une trentaine 
d’années pour sauver le rama comme le francoprovençal, pour agir 
contre la perte de leur usage en tant que langue de communication 
usuelle. Cette mobilisation est le fait d’acteurs institutionnels tels que 
les services ad hoc du Gouvernement Autonome Régional de la Côte 
Atlantique Sud du Nicaragua ou du Conseil Régional de la région 
Rhône-Alpes, mais également d’acteurs non institutionnels. Ces 
derniers, membres de la communauté rama ou des groupes patoisants, 
souvent ne sont pas locuteurs fluents de la langue, mais s’engagent 
dans la valorisation/revitalisation de leur langue, et produisent un 
discours sur ce qu’ils font.  

Le travail d’analyse contrastive entre ces deux terrains a fait 
émerger, au-delà des différences socioculturelles évidentes, une 
situation identique de confrontation, parfois à la limite de 
l’incompréhension, entre un modèle représentationnel de ce qu’est une 
langue et de ce à quoi elle sert porté par les acteurs institutionnels 
d’une part, et celui que renvoient les pratiques sociales de la langue 
issues des actions et des discours des acteurs locaux, d’autre part. 

2. Image de la revitalisation par les acteurs 
institutionnels  

L’image socialement partagée des langues pose la communication 
comme fonction centrale de celles-ci. Les langues sont le lien entre les 
personnes possédant les mêmes codes linguistiques, lien qui permet 
d’échanger et de vivre ensemble. La communication est entendue 
comme se réalisant dans tous les domaines de la vie et la compétence 
de communication s’évalue à l’aune de la performance linguistique 
permettant d’atteindre cette fonction sociale communicative. Selon 
l’idée que les langues servent à communiquer, et puisque le contexte 
des LED est justement le déclin de leur usage communicatif, la 
                                                 
9 Dominique Stich 2013, Dictionnaire francoprovençal/français – 
français/francoprovençal. Thonon-les-Bains: Le Carré. 



2019_dans L’image des langues vingt ans après, Dubois Maud, 
Kamber Alain et Matthey Marinette (dir.), Cahiers de linguistique, 
45/1 p.103-121 

 

PIVOT  6 

revitalisation est alors présentée comme devant agir sur le nombre de 
personnes capables de communiquer mais aussi sur les domaines 
d’usage de la langue. Les projets de revitalisation sont donc 
généralement pensés pour remédier à la rupture de la transmission 
intergénérationnelle et ciblent surtout les enfants. 

2.1 La revitalisation grâce à l’enseignement  

Dans ce schéma représentationnel, l’école est le vecteur privilégié 
pour renouer avec la communication par l’enseignement de la langue, 
même dans les cultures à tradition orale où l’école est une pratique 
sociale importée par la colonisation d’une culture de l’écrit10. Si 
l’école est, dans les représentations de la majorité, le lieu par 
excellence où se joue la revitalisation des LED, la didactique des 
langues basée sur la fonction communicative devient le modèle à 
suivre pour leur enseignement. La majorité des propositions 
didactiques se calquent sur le modèle de l’enseignement des langues 
secondes, et/ou des langues étrangères, parfois sur ceux de 
l’immersion, quand les ressources humaines et linguistiques le 
permettent. Dans ces cas-là, les curricula ont des objectifs 
communicationnels qui s’apparentent à ceux développés dans le 
CECRL11 ou d’autres référentiels linguistiques du même genre. Il faut 
toutefois souligner, l’existence de quelques rares expériences 
alternatives de sensibilisation aux langues et à leurs fonctions 
sociolinguistiques complexes autres que communicatives, comme par 
exemple le programme suisse EOLE12, inspiré de l’approche éveil aux 
langues13. Ainsi, la revitalisation est perçue comme ce qui adviendra 
par le retour de la communication usuelle grâce à l’enseignement de 
la langue à l’école. Ce modèle est toutefois questionné par certains 
experts (Hornberger 2010; Costa 2014) tant il apparaît assez vite que 
l’école n’est pas la réponse à la reprise communicationnelle, puisque, 
le plus souvent, elle ne parvient pas à renverser le déclin de la pratique 
sociale de la langue.  

                                                 
10 C’est notamment le cas pour les Rama, mais également pour les Indiens 
d’Oregon 
11 Cadre Européen Commun de Référence pour des Langues. 
12 EOLE, IRDP Neuchâtel : site en ligne : http://eole.irdp.ch/eole/ 
13 Programmes basés sur ceux initiés en Grande-Bretagne dans les années 
1980 : language awareness, voir par exemple HAWKINS Eric, 1987, 
Awareness of language : an introduction, Cambridge, Cambridge University 
Press. 



2019_dans L’image des langues vingt ans après, Dubois Maud, 
Kamber Alain et Matthey Marinette (dir.), Cahiers de linguistique, 
45/1 p.103-121 

 

PIVOT  7 

2.2 La mise en place de normes : corollaire de la 
revitalisation 

La langue est aussi généralement considérée comme un code qui 
répond à des règles permettant de définir ce qui est ou n’est pas la 
langue, de catégoriser les locuteurs sur la base de leur(s) écart(s) au 
système standard, normé. Directement associée à la notion de norme, 
la graphie est posée comme étant le garant du standard. Cette vision 
dominante répandue par les sociétés de l’écriture a comme corollaire 
de déprécier les langues à tradition orale. Le rôle de l’écrit, dans ce qui 
définit ou non une langue, est encore présent dans les représentations 
populaires, parfois même auprès des locuteurs eux-mêmes14. 

La revitalisation pensée comme se faisant à travers 
l’enseignement de la langue à l’école, rend alors incontournable la 
nécessité de créer du matériel pédagogique. Cette vision largement 
partagée est rarement contestée : « il faut des supports écrits pour 
enseigner les langues »15. Une des premières conséquences est 
l’obligation de créer un code graphique et d’établir des normes 
standardisées et légitimées par une Autorité. Penser la revitalisation 
de cette manière permet en plus de justifier le statut de la langue pour 
légitimer le parler comme une vraie langue. Autrement dit, pour lutter 
contre le déclin des pratiques langagières, il faut doter ces langues des 
attributs qui leur permettent de fonctionner comme des langues et 
d’être enseignées à l’école. L’école joue un rôle indéniable dans la 
propagation de l’image qu’une langue est une langue quand elle 
possède un écrit standardisé (qui en permet donc l’enseignement) mais 
elle est également le lieu où cette relation est construite. S’en suivent 

                                                 
14 Il m’est arrivé sur le terrain francoprovençal rhônalpin de relever 
l’ambivalence de membres des groupes patoisants au sujet de la qualité de 
langue de leur patois. Si les membres acceptaient généralement de 
reconnaitre que leur patois était une langue, ils laissaient également échapper 
l’idée qu’il ne pouvait pas l’être tout à fait comme le français, car le 
francoprovençal ne « s’écrit » pas. En témoigne également l’attitude de la 
femme rama (Miss Nora) au Nicaragua qui s’était engagée dans la 
revitalisation de sa langue et qui demandait à la linguiste d’écrire les mots au 
tableau pour prouver que cette langue aussi pouvait s’écrire, que c’était donc 
une vraie langue, comme l’anglais ou l’espagnol (Craig 1992).  
15 Je n’ai rencontré qu’une enseignante dans une des communautés rama, qui 
alors que je l’observais transmettre les quelques mots qu’elle connaissait, m’a 
dit « le rama est une langue orale, c’est du matériel oral dont j’aurais besoin 
pour enseigner la langue pas de matériel écrit, pourquoi faire puisque l’écrit 
n’existe nulle part » (TiktikKaanu, mars 2012).  



2019_dans L’image des langues vingt ans après, Dubois Maud, 
Kamber Alain et Matthey Marinette (dir.), Cahiers de linguistique, 
45/1 p.103-121 

 

PIVOT  8 

de longs débats, et souvent de fortes oppositions, sur le choix de la 
forme graphique à privilégier. Les différentes actions menées dans 
l’optique de la revitalisation de LED, en les dotant des attributs 
nécessaires à leur reconnaissance comme vraies langues, sont 
conditionnées par l’image de prestige associée aux normes, à 
l’écriture, et paradoxalement renforcent ce prestige dans une société 
où l’oral est une forme peu valorisée pour elle-même.  

2.3 La revitalisation et le patrimoine immatériel 

L’image prégnante de la langue, partagée par les acteurs 
institutionnels, est liée à la notion de culture et particulièrement de la 
culture érudite, savante, littéraire, la culture sous son acception 
artistique. Elle oppose souvent cette vision prestigieuse de la langue 
porteuse de culture à celle d’une culture populaire véhiculée par les 
langues régionales (dont le prestige est partiellement conditionné par 
l’existence plus ou moins ancienne d’une littérature). Ainsi, dans le 
cadre de la revitalisation, les représentations associées aux objectifs 
conduisent à vouloir donner à ces langues une valeur artistique qui les 
rapprocherait d’une culture plus noble que la culture populaire. Par 
exemple, les membres des groupes patoisants, sont enjoints par les 
institutions à produire des œuvres artistiques, à « faire du beau », à 
« être sexy », à être « innovant »16. 

Parallèlement, les LED ont acquis depuis une quinzaine d’année 
une reconnaissance sociale de bien immatériel, dont la sauvegarde 
relève d’une préoccupation universelle, au même titre que les espèces 
animales et végétales ou les sites et les pratiques remarquables. 
Élevées au rang de patrimoine, les langues deviennent donc des objets 
culturels, des « trésors » qu’il faut protéger, mais dont toutes les 
formes d’expression ne sont pas pour autant valorisées. Les produits 
financés par les programmes internationaux dans le cadre des projets 
de sauvegarde de la diversité linguistique qui associent la langue à une 
pratique culturelle traditionnelle en sont un exemple. La langue sert 
alors de marqueur d’authenticité, que la pratique soit effectivement 

                                                 
16 Ces deux expressions ont été entendues à plusieurs reprises (entre 2011 et 
2017), dans des contextes différents, de la bouche de personnes différentes 
mais qui avaient en commun d’être des responsables publics ou politiques en 
charge des questions de langues régionales ou minoritaires. La dernière fois, 
c’était lors de la fête internationale des patois, à Yverdon, Suisse, en 
septembre 2017. 



2019_dans L’image des langues vingt ans après, Dubois Maud, 
Kamber Alain et Matthey Marinette (dir.), Cahiers de linguistique, 
45/1 p.103-121 

 

PIVOT  9 

traditionnelle ou non. C’est le cas pour le livre de recettes 
traditionnelles rama (voir doc.2 infra.), où la langue rama (que 
personne aujourd’hui ne peut comprendre par la lecture car il n’y a 
plus de locuteurs ayant cette compétence active) illustre des recettes 
locales de la côte atlantique sud, donc pratiquées autant par les Ramas 
que par les Créoles, l’ethnie dominante. Pour que le livre ait une portée 
marchande, les phrases en rama sont traduites en anglais, en lieu et 
place du créole à base anglaise qui est la langue véhiculaire des Ramas 
et qui n’a pas de graphie officielle, ainsi qu’en espagnol, langue 
officielle du pays et langue de scolarisation. Selon la même logique, 
le livret à destination des touristes qui présente la fabrication des arcs 
traditionnellement utilisés pour la chasse, utilise la langue pour 
nommer les parties de l’arc et utilise des photos de femmes pour 
illustrer la manière de tenir l’arc sans tenir compte du fait que cette 
pratique est justement traditionnellement une affaire d’hommes. Dans 
ces deux exemples, la langue sert de preuve de l’authenticité 
culturelle17 d’une pratique qui ne l’est pas forcément. Les critères 
définitoires de ce qui relève du culturellement acceptable sont établis 
à l’extérieur des pratiques réelles des groupes, qui doivent se 
conformer à une vision élitiste et/ou mercantile de la culture au dépend 
de leurs propre créativité et pratiques artistiques ou de leur propre 
image de ce qui relève du traditionnel, du culturel.  

Le statut de patrimoine immatériel attribué aux LED va de pair 
avec la valorisation de la diversité linguistique et interroge l’idéologie 
d’unité linguistique de l’État-Nation qui définit le lien établi entre 
langue et identité. Les langues façonnent les identités, elles permettent 
de les défendre, de les faire émerger ou de les légitimer : on est la 
langue que l’on parle, et inversement. Ainsi, pour les membres des 
groupes de LED, des liens forts s’établissent entre identité et culture 
autour de la notion de patrimoine immatériel. Leurs actions de 
valorisation sont légitimées par le statut de langue en danger mais 
parce qu’elles s’inscrivent dans un schéma de valorisation de la 
diversité linguistique à travers leur objectivation en tant que bien 
patrimonial, elles doivent se conformer aux principes issus de l’image 
qu’ont les institutions du processus de revitalisation. Or, ce modèle 
vient se confronter à une réalité des pratiques sociales qui ne cadrent 
pas toujours avec les attendus construits par cette image.  

                                                 
17 Le livre de recettes et le dépliant sur la fabrication des arcs ont été financés 
par un programme d’aide à la sauvegarde des pratiques culturelles de 
l’UNESCO en 2012. 



2019_dans L’image des langues vingt ans après, Dubois Maud, 
Kamber Alain et Matthey Marinette (dir.), Cahiers de linguistique, 
45/1 p.103-121 

 

PIVOT  10 

3 Les pratiques sociales face au modèle dominant de 
la revitalisation  

Le constat issu du terrain est que malgré une démarche 
convergente sur le principe d’un soutien nécessaire à la « sauvegarde » 
de la langue entre les acteurs institutionnels et les acteurs sociaux, la 
rencontre entre les différents objectifs ne se fait pas. La question à 
l’origine de l’analyse était donc d’essayer d'en comprendre les raisons, 
en interrogeant les pratiques et les discours des différents acteurs 
engagés dans la revitalisation/valorisation de ces langues. Elle a mis 
en exergue certains points de divergence, dont la principale repose sur 
l’image du devenir de ces langues.  

3.1 Un projet social qui ne vise pas la revernacularisation 

Selon les grilles généralement utilisées pour évaluer la vitalité des 
langues et les actions visant à leur revitalisation (Fishman 1991; 
UNESCO 2003; Lewis et Simons 2010), il apparait assez clairement 
que les deux situations sociolinguistiques étudiées sont des situations 
extrêmes de très faible vitalité. Dans les deux cas, il n’y a pratiquement 
plus de locuteurs, la transmission intergénérationnelle s’est 
interrompue depuis au moins deux générations et les langues 
dominantes en contact sont devenues les langues assurant les fonctions 
communicatives principales. De plus, les ressources disponibles, 
comme la documentation écrite ou orale, sont peu nombreuses, à 
l’exception de celles, peu accessibles aux profanes, produites par les 
chercheurs ou quelques érudits locaux. Dans de telles conditions, le 
modèle de la revitalisation présenté ci-avant se révèle peu adapté et 
fait apparaitre un hiatus entre ce que la représentation experte et 
socialement partagée définit comme la revitalisation d’une langue et 
les pratiques réelles ou les attentes sociales. Cette divergence apparait 
dans l’analyse de ces pratiques, mais elle n’est que rarement perçue ou 
énoncée comme telle par les différents acteurs. Elle est liée au projet 
social concernant ces langues qui, de manière plus ou moins 
consciente et assumée selon les personnes engagées dans la 
revitalisation (tant les institutionnels que les membres des groupes), 
n’a pas pour vocation de redonner à ces langues un usage 
communicationnel usuel dans tous les domaines. Il n’est pas 
davantage question d’inverser le changement linguistique en faveur de 



2019_dans L’image des langues vingt ans après, Dubois Maud, 
Kamber Alain et Matthey Marinette (dir.), Cahiers de linguistique, 
45/1 p.103-121 

 

PIVOT  11 

ces langues, au détriment des langues actuelles de première 
socialisation.  

C’est probablement là que se situe le cœur de l’enjeu 
représentationnel. La revernacularisation, avec un retour de la fonction 
communicative, n’est pas un objectif social pour les acteurs engagés 
dans la valorisation de leur langue. Parler la langue revêt une toute 
autre réalité de pratique pour eux que celle à laquelle il est coutume de 
se référer. Connaitre quelques mots, quelques phrases apprises par 
cœur, et être capable de les énoncer dans certains contextes 
spécifiques, sans pour autant que cela donne lieu à une interaction 
suivie dans la langue, permet bien souvent de montrer que l’on parle 
et suffit à remplir la fonction communicative attendue. Par exemple, 
les Rama utilisent quelques formules de salutations pour accueillir les 
étrangers sur leur ile, et les patoisants prononcent quelques phrases de 
présentation en francoprovençal lors de manifestations publiques.  

Il apparait alors que la manière dont les pratiques sont vécues et 
projetées, viennent se confronter aux préconisations portées par des 
discours experts issus de leur représentation de ce que la revitalisation 
doit être dans le cas des LED. Les institutions calquent les modèles 
développés pour des LED sur la situation de ces langues très 
menacées, sans mesurer à quel point l’absence de projet social de 
revernacularisation remet en question la majorité des objectifs des 
actions de revitalisation. Les notions convoquées ne renvoient pas aux 
mêmes pratiques sociales, au point que l’on peut se demander si ces 
notions sont toujours opérantes dans de tels contextes (Pivot 2017). 

3.2 Le problème de la vision du rôle de l’école : 
enseignement vs transmission ?  

C’est autour de la question de la transmission que se situe un des 
conflits notionnels majeurs. Dans le modèle de la revitalisation, celle-
ci est perçue comme devant se faire en grande partie par 
l’enseignement de la langue à l’école. Or, pour le rama et le 
francoprovençal, c’est une option quasiment impossible. En effet, les 
ressources humaines font défaut puisqu’il n’existe pratiquement aucun 
enseignant suffisamment compétent dans la langue et que la formation 
de maitres de langue n’est bien souvent envisageable ni 
financièrement, ni institutionnellement, ni techniquement. De plus, le 
contexte institutionnel, donc le cadre officiel et légitime pour 
l’enseignement, ne s’y prête pas. En France, le francoprovençal n’est 



2019_dans L’image des langues vingt ans après, Dubois Maud, 
Kamber Alain et Matthey Marinette (dir.), Cahiers de linguistique, 
45/1 p.103-121 

 

PIVOT  12 

pas reconnu comme langue régionale par l’Éducation Nationale qui, 
par conséquent, n’offre pas d’heures pour son enseignement. Au 
Nicaragua, comme le rama n’est pas la langue de première 
socialisation, il ne peut pas bénéficier du programme d’Éducation 
Bilingue qui est offert aux groupes ethniques afin que les enfants 
puissent être scolarisés à la fois dans leur langue première et dans la 
langue officielle du pays.  

D’autres obstacles institutionnels apparaissent au moment de 
concevoir la mise en place d’une action en faveur de l’enseignement. 
Les autorités scolaires demandent la production de matériels 
pédagogiques et utilisent l’absence de ces derniers comme argument 
pour ne pas ouvrir les cours. Or, élaborer du matériel pédagogique est 
relativement compliqué en l’absence de professionnels locuteurs, car 
il ne s’agit pas seulement de « traduire » les manuels existants en rama 
ou en francoprovençal, comme cela a été suggéré par un membre du 
Service de l’Éducation Régional au Nicaragua. À cette difficulté vient 
s’ajouter la croyance partagée qu’il faut une écriture standardisée pour 
enseigner la langue et a fortiori pour produire le matériel pédagogique. 
Cette conception engendre des débats sans fin et une situation qui 
semble inextricable. Imaginer que l’on puisse enseigner sans avoir au 
préalable normalisé l’écriture n’entre pas dans la conception 
majoritairement partagée de ce qu’est l’enseignement à l’école et 
bloque les tentatives de propositions alternatives. Ces blocages sont 
avant tout conceptuels, et se retrouvent dans les discours des acteurs 
institutionnels, professionnels de l’éducation ou de la recherche. De 
manière assez systématique, la place et le rôle de l’oral dans les 
processus d’apprentissage, bien que reconnus, sont vite évacués 
derrière l’axiome « qu’il faut bien des supports écrits pour pouvoir 
enseigner »18.  

Aussi, focaliser la revitalisation sur l’enseignement scolaire sans 
s’assurer au préalable que les conditions humaines et matérielles sont 
réunies, est un impensé structurel qui souligne le poids des modèles 
convoqués lorsqu’il s’agit d’enseignement. Mais cela met aussi en 
lumière que dans ces modèles, la transmission par d’autres vecteurs 
est peu prise en compte, alors qu’elle se révèle être de facto le but des 
actions menées par les membres des groupes. Les pratiques des 

                                                 
18 Argument régulièrement apporté lors des discussions menées autour de la 
question de l’enseignement du francoprovençal et du rôle de l’écrit lors des 
nombreuses réunions ou rencontres entre experts et acteurs du monde 
académique au cours de mes terrains. 



2019_dans L’image des langues vingt ans après, Dubois Maud, 
Kamber Alain et Matthey Marinette (dir.), Cahiers de linguistique, 
45/1 p.103-121 

 

PIVOT  13 

associations patoisantes et les membres de la communauté rama 
s’inscrivent dans une autre dimension que celle de l’enseignement de 
compétences communicatives, telles que celles-ci sont appréhendées 
aujourd’hui par le monde académique, disciplinaire ou institutionnel. 
Leurs discours mettent régulièrement en avant le lien qui existe, selon 
eux, entre ce qui caractérisait leurs pratiques sociales, leurs savoir-
faire, leurs us et coutumes, et la langue. Les Rama assument le fait 
qu’ils veulent transmettre « leur culture, dont la langue fait partie » et 
les membres des groupes patoisants articulent la majeure partie de 
leurs pratiques associatives autour d’une démarche de valorisation et 
d’une transmission des savoirs et d’éléments de cultures traditionnels 
avec, quand c’est possible, le recours au lexique francoprovençal. 
Dans aucune des deux situations, et même quand ils interviennent dans 
les écoles, les acteurs disent ne pas chercher à réellement « enseigner » 
la langue, pour des raisons d’impossibilités matérielles évoquées plus 
haut, mais aussi pour d’autres raisons liées à leur sentiment 
d’illégitimité à enseigner d’une part, et aux objectifs qu’ils 
poursuivent d’autre part19. Les personnes qui participent aux actions 
de revitalisation n’ont pas toujours conscience que ce faisant elles 
activent ou réactivent des compétences linguistiques et langagières, et 
que ce phénomène relève de la transmission. 

La distinction entre enseignement et transmission dans le cas des 
pratiques langagières du rama et du francoprovençal se situe dans les 
objectifs poursuivis par les actions engagées par les membres des 
groupes et dans la fonction sociale qu’ils accordent à leur langue, une 
fonction non pas principalement communicative, mais avant tout 
symbolique, démonstrative et patrimoniale. Cette distinction 
notionnelle pourrait être une manière de faire évoluer les 
représentations d’une revitalisation des langues très en danger et 
déplacer les modèles scolaires vers une entrée plus culturelle que 
communicative de ces langues, ainsi que le propose par exemple le 
projet EOLE. Ce serait donc, leur reconnaitre le droit d’être 
enseignées/transmises pour ce qu’elles signifient effectivement 
socialement et culturellement. 

                                                 
19 Ici, il n’est question que des acteurs qui s’investissent dans une forme de 
valorisation de la langue par des actions de transmission. Il existe également 
des locuteurs qui font le choix de ne pas enseigner la langue pour ne pas 
risquer que celle-ci soit dégradée. Ce rapport puriste à la langue leur fait 
préférer la disparition de sa pratique et favoriser la mise à voir des supports 
authentiques existants anciens, archives ou même relevés de toponymes.  



2019_dans L’image des langues vingt ans après, Dubois Maud, 
Kamber Alain et Matthey Marinette (dir.), Cahiers de linguistique, 
45/1 p.103-121 

 

PIVOT  14 

3.3 La problématique didactique 

La question de la didactique est un problème pour l’enseignement 
de ces langues à l’école. À partir du moment où le projet social ne vise 
pas un retour à la communication usuelle, proposer une didactique de 
ces langues sur un modèle communicationnel semble peu approprié. 
En effet, la question pédagogique principale devrait être pourquoi, ou 
pour quoi enseigner/transmettre ces langues, davantage que comment 
le faire. Accepter et reconnaitre que ces langues n’ont pas pour 
fonction sociale d’être reparlées, orienterait les possibilités 
didactiques autour d’autres fonctionnalités et finalités pédagogiques. 
Ainsi, peu importe que la graphie des supports disponibles soit 
standardisée ou non, ils pourraient devenir autant d’entrées dans la 
langue exploitables pour montrer la langue, pour parler de la langue et 
non pas uniquement pour parler la langue.  

L’objectif de cet article, n’est pas de proposer des solutions, ce 
qui serait davantage le rôle des didacticiens, mais plutôt d’analyser les 
pratiques de terrain qui expliquent l’inefficacité des approches basées 
sur une didactique des langues, qui, malgré toutes les bonnes 
intentions de leurs acteurs, ne produisent pas de « locuteurs » de ces 
langues. En revanche, il faut souligner le succès ressenti et revendiqué 
par des enseignants rama d’avoir pu montrer à leurs élèves « qu’ils 
avaient une langue ethnique et qu’elle faisait partie de leur identité 
culturelle »20, même si dans les cours ils ont surtout parlé du rama et 
fait apprendre quelques dizaines de mots. Cette vision des choses est 
à rapprocher des expériences des patoisants qui ont fait des 
interventions dans les écoles pour « faire vivre le patois » en racontant 
le patois aux enfants et en leur donnant un aperçu de cette langue à 
travers des chansons ou quelques mots du quotidien21. L’apparente 
inadéquation entre les objectifs institutionnels et les objectifs sociaux 
n’est pas questionnée en termes pédagogiques tant le modèle de 
référence est prégnant et tant il est difficile d’envisager un modèle 
alternatif de transmission dans les écoles. Cette situation explique en 
partie que les institutions scolaires ou les organisations internationales 
qui financent ces programmes d’enseignement évalue, à l’aune du 
nombre de locuteurs produits, ces actions comme des échecs et 
finalement abandonnent leur soutien aux projets d’enseignement.  

                                                 
20 Propos recueillis auprès du responsable du programme de langue rama (cp. 
2015). 
21 Expérience des Temps Animation Périscolaires, Anneyron, 2014. 



2019_dans L’image des langues vingt ans après, Dubois Maud, 
Kamber Alain et Matthey Marinette (dir.), Cahiers de linguistique, 
45/1 p.103-121 

 

PIVOT  15 

3.4 Des pratiques sociales qui valorisent la fonction 
symbolique et démonstrative 

Si toutes les langues ont une fonction symbolique, démonstrative, 
dans le cas du rama et du francoprovençal, cette fonction prime sur la 
fonction communicative usuelle. Elle devient pratiquement la seule 
fonction sociale et s’exprime à travers tous les actes de mise en valeur 
de la langue, mais aussi de ceux qui la valorisent. C’est cette 
symbolique et démonstrative qui s’exprime quand les Rama 
s’interpellent dans les rues de la ville en rama, ou quand les patoisants 
défilent dans les villes organisatrices des Fêtes Internationales du 
Patois et insistent pour que la messe dominicale de ce rassemblement 
festif soit dite en francoprovençal.  

La place et le rôle que les Rama et les membres des groupes 
patoisants donnent à l’écrit illustre la performativité de la pratique 
sociale de l’usage de la langue. De manière générale, ils n’ont pas 
recours à l’écrit et pour eux les questions autour de la graphie, des 
normes et de la standardisation, ne sont pas de vraies préoccupations. 
À de rares exceptions près, les usages de l’écrit à titre individuel est 
occasionnel et sert essentiellement comme aide-mémoire quand il 
s’agit de garder la trace d’un mot ou de phrases. Socialement, l’écrit 
est généralement utilisé dans des annonces d’événements festifs, sur 
les sites internet de certains groupes patoisants et dans des productions 
sur la langue, comme les glossaires, les livres sur la culture locale et 
traditionnelle, les dictionnaires des parlers locaux, etc… Toutefois, 
l’écrit dans la langue est pratiquement toujours accompagné de sa 
traduction dans la langue de communication, comme par exemple sur 
le blog du groupe des Arpelauds (Isère) où la première partie est écrite 
dans la variété locale du francoprovençal et la traduction donnée 
ensuite en français (doc.1). C’est également le même principe qui régit 
la publication du livret de recettes traditionnelles rama évoqué plus 
haut, avec une traduction en anglais et en espagnol, et dont un extrait 
est présenté ci-dessous (doc.2).  



2019_dans L’image des langues vingt ans après, Dubois Maud, 
Kamber Alain et Matthey Marinette (dir.), Cahiers de linguistique, 
45/1 p.103-121 

 

PIVOT  16 

 

Doc. 1: annonce du blog du groupe patoisant des Arpelauds 
(nov·2017) 

 

 
Doc.2 : traditional rama food, UNESCO 2012 

Ces pratiques soulignent le rôle démonstratif de l’utilisation de 
l’écrit qui sert avant tout à faire voir que la langue existe, car le 
contenu sémantique de la langue n’est accessible pour personne, ou 
presque. Cet usage de l’écrit est finalement le seul usage social réel. Il 
existe aussi quelques productions littéraires dans le cas du 
francoprovençal, ou des adaptations de célèbres bandes dessinées dans 
les parlers locaux du francoprovençal, mais peu de personnes sont 
capables de lire ces ouvrages. Même la traduction des Aventures de 



2019_dans L’image des langues vingt ans après, Dubois Maud, 
Kamber Alain et Matthey Marinette (dir.), Cahiers de linguistique, 
45/1 p.103-121 

 

PIVOT  17 

Tintin22 reste un acte symbolique et démonstratif qui tend avant tout à 
montrer que ces langues peuvent s’écrire et peuvent être à la portée, 
culturelle, de tous.  

3.5 La patrimonialisation de la langue 

Ce qui est significatif de ces situations est le déplacement qui 
s’opère dans la façon dont sont perçues les langues en rapport à leur 
rôle social. Les pratiques culturelles qui accompagnent ces langues, 
ou à travers lesquelles la langue est mise en scène, relèvent d’un 
rapport tangible au patrimoine. Elles reflètent la manière dont les 
membres des groupes perçoivent leur lien avec les temps où la langue 
était encore vernaculaire. Sans être passéistes, les pratiques 
langagières rendent compte des savoirs traditionnels et exposent une 
certaine culture qui, pour les membres des groupes, appartient à leur 
patrimoine culturel, comme les toponymes avec toute la valeur 
d’association aux territoires qu’ils incarnent. Ce qui est notable dans 
ce glissement vers une patrimonialisation de la langue, c’est ce lien 
qui se tisse, dans les discours et les pratiques, autour du rapport au 
local et à l’identité. Si les langues gardent un aspect identitaire 
important, illustré par la fonction symbolique, cette identité s’exprime 
avant tout autour de la question du groupe ou de l’ethnie. La langue, 
non pas celle que l’on parle mais celle que l’on affiche et que l’on 
revendique comme étant celle de son groupe, est ce qui identifie 
l’appartenance au local. C’est ce lien qui s’inscrit dans une relation à 
la culture pensée et vécue comme un patrimoine. Il s’agit alors de 
préserver ce patrimoine, dont la langue est un des éléments 
constitutifs. Devenue objet patrimonial, la langue peut perdre sa 
fonction communicative première sans perdre son rôle social de bien 
commun, qui unifie et identifie. Elle permet aussi d’inclure et de 
légitimer dans le groupe non seulement les locuteurs mais aussi ceux 
qui sans parler la langue ou sans avoir de compétences linguistiques 
se sentent concernés par le devenir, l’avenir de la langue et 
s’investissent dans sa sauvegarde. 

 

                                                 
22 Lé Pèguelyon de la Castafiore, traduit en bressan par Josine et Manuel 
Meune, 2006 ; L’afére Pecârd, en arpitan (ORB), 2008 ; Lé bèrloqué de la 
Castafiore, traduit en dauphinois par Jérémie Polychronis, 2012. 



2019_dans L’image des langues vingt ans après, Dubois Maud, 
Kamber Alain et Matthey Marinette (dir.), Cahiers de linguistique, 
45/1 p.103-121 

 

PIVOT  18 

Pour conclure, le cas du rama et du francoprovençal permettent 
de mettre en avant qu’il existe des situations sociolinguistiques de 
langues très en danger où les images socialement partagées de ce que 
sont et ce à quoi servent les langues ne correspondent pas avec la 
réalité des pratiques sociales émanant des membres des communautés 
ou des associations. Or ces dernières sont finalement les plus visibles, 
dans le sens où elles participent à faire « vivre la langue » grâce à sa 
fonction symbolique et démonstrative. Si ces langues ne servent plus 
prioritairement à communiquer de manière usuelle, elles jouent 
néanmoins un rôle important de lien au territoire, au local et trouvent 
leur valeur sociale dans le marché de la patrimonialisation. Ces 
pratiques de déplacement de fonction communicative vers une 
fonction symbolique, démonstrative première relèvent d’une 
dynamique sociolinguistique postvernaculaire qui redistribue les rôles 
en légitimant les acteurs sociaux qui s’engagent dans la valorisation 
des langues, qu’ils soient ou non locuteurs, puisque parler n’est plus 
ce qui détermine la fonction sociale de la langue. Comme toute 
dynamique sociale, celle-ci est située dans un contexte socio-politico-
économique global qui actuellement valorise le patrimoine immatériel 
et la diversité linguistique. Ce contexte peut changer et les pratiques 
sociales des langues de très faible vitalité également. L’analyse 
proposée ici souligne la part faite aux modèles prégnants dans la façon 
de concevoir la revitalisation par l’enseignement des langues. L’idée 
qu’elles puissent avoir d’autres fonctions sociales comme dans le cas 
des langues patrimoniales implique alors qu’il serait nécessaire de 
développer une réflexion sur les approches et méthodes appropriées 
pour leur valorisation dans le cadre scolaire, pour leur transmission. Il 
faudrait penser par exemple, au rôle que pourraient jouer les nouvelles 
technologies pour mettre en avant le patrimoine, qu’il soit écrit ou oral. 
Cela impliquerait d’ouvrir les modèles représentationnels à d’autres 
façons de se représenter les langues et leurs relations aux objets du 
monde et aux personnes qui d’une manière ou d’une autre se 
revendiquent de ces langues. Ce serait reconnaitre que la revitalisation 
peut être aussi envisagée comme la valorisation sociale et patrimoniale 
de la langue, en montrant cette langue plus qu’en la parlant. 

Bibliographie  

BERT Michel, COSTA James (2009), Etude FORA : francoprovençal et 
occitan en Rhône-Alpes. Lyon.  



2019_dans L’image des langues vingt ans après, Dubois Maud, 
Kamber Alain et Matthey Marinette (dir.), Cahiers de linguistique, 
45/1 p.103-121 

 

PIVOT  19 

COSTA James (2014), Must we save the language ? Children’s discourse on 
language and community in Provençal and Scottish language 
revitalisation movements. In Peter Austin et Julia Sallabank, Endangered 
languages : beliefs and ideologies in language documentation and 
revitalisation. Oxford: OUP, 195‑214. 

CRAIG Colette (1992), Miss Nora, rescuer of the Rama language: A story of 
power and empowerment. In Kira Hall, Locationg Power, Proceedings of 
the Second Berkeley Women and Language Conference. Berkeley1, 
80‑89. 

CRYSTAL David (2000), Language death. Cambridge: CUP.  
DUCHENE Alexandre, HELLER Monica (2007), Discourses of 

endangerment. Interest and ideology in the defense of languages. 
London/New-York: Continuum. 

EVANS Nicholas (2012), Ces mots qui meurent. Les langues menacées et ce 
qu’elles ont à nous dire. Paris: La Découverte. 

FISHMAN Joshua (1991), Reversing Language Shift: Theoretical and 
Empirical Foundations of Assistance to Threatened Languages. 
Multilingual Matters. 

FISHMAN Joshua (2001), Can Threatened Languages Be Saved?: Reversing 
Language Shift, Revisited : A 21st Century Perspective. Multilingual 
Matters. 

GRENOBLE Lenore, WHALEY Lindsay (1998), Endangered Languages: 
Language Loss and Community Response. Cambridge: CUP. 

GRENOBLE Lenore, WHALEY Lindsay (2006), Saving Languages, An 
Introduction to Language Revitalization. Cambridge: CUP. 

GRINEVALD Colette, COSTA James (2010), Langues en danger : le 
phénomène et la réponse des linguistes. In Colette Grinevald, Michel 
Bert, Linguistique de terrain sur langues en danger. Locuteurs et 
linguistes. Faits de Langues 35/36. Paris: Ophrys, 23‑37. 

HAGEGE Claude (2000), Halte à la mort des langues. Paris: Odile Jacob. 
HORNBERGER Nancy (2010), Can Schools Save Indigenous Languages? 

Policy and Practice on Four Continents: Palgrave Studies in Minority 
Languages and Communities. Palgrave Macmillan. 

JODELET Denise (2003), Les représentations sociales. Paris: PUF, 45‑78. 
KRAUSS Michael (1992), The world’s languages in crisis. Language 68 (1), 

4‑10. 
LEWIS Paul, SIMONS Gary (2010), Assessing endangerment: Expanding 

Fishman’s GIDS. Revue Roumaine de linguistique 55 (2), 103‑20. 
MIHAS Elena, et al.(2013), Responses to Language Endangerment. Studies 

in language companion series 142, Amsterdam&Philadelphia: John 
Benjamins Publishing Company. 

MOSELEY Christopher (2010), Atlas des langues en danger dans le monde. 
Collection Mémoire des peuples, 1. 

NETTLE Daniel, ROMAINE Suzanne (2000), Vanishing Voices: The 
Extinction of the World’s Languages. Oxford: OUP. 

PAUWELS Anne (2016), Language maintenance and shift. Cambridge: 
CUP. 

PIVOT Bénédicte (2013), Revitalisation d’une langue post-vernaculaire en 
pays rama (Nicaragua). Langage et société, no 3, 55-79. 

PIVOT Bénédicte (2014), Revitalisation de langues postvernaculaires: le 
francoprovençal en Rhône-Alpes et le rama au Nicaragua. Université 
Lyon 2, thèse.  

PIVOT Bénédicte (2016), Les enjeux sociaux de la revitalisation du 
francoprovençal en Rhône-Alpes. Actes de la conférence annuelle du 



2019_dans L’image des langues vingt ans après, Dubois Maud, 
Kamber Alain et Matthey Marinette (dir.), Cahiers de linguistique, 
45/1 p.103-121 

 

PIVOT  20 

Centre d’études francoprovençales de Saint-Nicolas, Transmission, 
Revitalisation et normalisation, 123‑ 33. 

PIVOT Bénédicte (2017), Les terrains de langues très en danger : des 
observatoires pertinents pour les théories sociolinguistiques. Histoire 
Epistémologie Langage 39 (1), 87-105. 

SHANDLER Jeffrey (2004), Postvernacular Yiddish: Language as a 
Performance Art. TDR (1988-) 48 (1), 19‑43.  

SHANDLER Jeffrey (2006), Adventures In Yiddishland: Postvernacular 
Language & Culture. University of California Press. 

UNESCO (2003), Language vitality and endangerment. Paris. 
 
 


	1. Une étude à partir de deux situations de langues très en danger
	1.1 Image des Langues en Danger et de leur revitalisation
	1.2 Caractéristiques sociolinguistiques du terrain rama et du terrain francoprovençal
	2. Image de la revitalisation par les acteurs institutionnels

	2.1 La revitalisation grâce à l’enseignement
	2.2 La mise en place de normes : corollaire de la revitalisation
	2.3 La revitalisation et le patrimoine immatériel
	3 Les pratiques sociales face au modèle dominant de la revitalisation

	3.1 Un projet social qui ne vise pas la revernacularisation
	3.2 Le problème de la vision du rôle de l’école : enseignement vs transmission ?
	3.3 La problématique didactique
	3.4 Des pratiques sociales qui valorisent la fonction symbolique et démonstrative
	3.5 La patrimonialisation de la langue
	Bibliographie


