N

N

Métafictions de 1’origine. Autour de quelques fictions
d’expérimentation pédagogique (de Marivaux a Sade)
Christophe Martin

» To cite this version:

Christophe Martin. Métafictions de l'origine. Autour de quelques fictions d’expérimentation péda-
gogique (de Marivaux a Sade). Christophe Martin. Fictions de l'origine: 1650-1800, Desjonqueéres,
pp-112-132, 2012, 978-2843211386. hal-02915862

HAL Id: hal-02915862
https://hal.science/hal-02915862v1
Submitted on 16 Aug 2020

HAL is a multi-disciplinary open access L’archive ouverte pluridisciplinaire HAL, est
archive for the deposit and dissemination of sci- destinée au dépot et a la diffusion de documents
entific research documents, whether they are pub- scientifiques de niveau recherche, publiés ou non,
lished or not. The documents may come from émanant des établissements d’enseignement et de
teaching and research institutions in France or recherche francais ou étrangers, des laboratoires
abroad, or from public or private research centers. publics ou privés.


https://hal.science/hal-02915862v1
https://hal.archives-ouvertes.fr

Meétafictions de I’origine. Autour de quelques fictions
d’expérimentation pédagogique (de Marivaux a Sade)

Christophe Martin

dans Fictions de I’origine au XVIII° siécle, éd. C. Martin, Paris, Desjonquéres, 2012, p.
112-132.

L’idée d’isoler des étres neufs, méticuleusement soustraits aux processus usuels
d’éducation et de socialisation n’est pas, on le sait, une invention du si¢cle des Lumiéres.
L’expérience d’isolement enfantin est un motif fort ancien, qui remonte au moins a Hérodote
et a4 son récit de I’expérience de Psammétique'. Au XVIII® siécle, le souvenir de cette
expérience de Psammétique parait parfois un peu lointain®. Elle offre néanmoins un protocole
expérimental dont on retrouve les trois composantes essentielles dans un assez grand nombre
de fictions, littéraires ou philosophiques, qui intégrent la représentation d’un isolement
enfantin plus ou moins rigoureux et plus ou moins prolongé? : d’abord, un sujet d’expérience :
un ou plusieurs enfants nouveau-né(s), garcons et/ou filles. Modele de 1’origine, « I’enfant
détient, sans le savoir, la vérité perdue de I’adulte »*. Ensuite, un dispositif isolant : dans les
textes du XVIII® siecle, ces dispositifs sont trés variés : grottes, caves, cages, iles désertes,
jardins placés sous la surveillance de gardiens ou entourés de vastes enceintes murales...
créent autant de laboratoires de 1’origine. Enfin, un expérimentateur qualifié : I’initiative, dans
le récit d’Hérodote, est individuelle et royale. Les textes du XVIII® siécle tendent a substituer
ou du moins a associer a cette figure initiatrice du Souverain celle du Philosophe.

Nombre de fictions proposent ainsi des dispositifs plus ou moins complexes
permettant la machination d’une fabula rasa enfantine et une reconstitution de I’origine, et
révélant a quel point le désir de créer expérimentalement un laboratoire de 1’origine habite le
siécle des Lumiéres®. L’isolement expérimental de 1’enfant doit idéalement offrir un moyen
d’observer de véritables étres de nature et d’accéder a un savoir sur 1’état originel de
I’homme, par définition inaccessible a 1’enquéte historique.

! Ce souverain égyptien, désireux de connaitre le peuple le plus ancien de la terre, aurait fait élever deux enfants
nouveau-nés par un berger ayant pour consigne de les ¢lever dans une cabane isolée, de les nourrir du lait de ses
chévres, et de veiller a ce qu’aucun mot ne soit prononcé en leur présence (Hérodote, Histoires, 11, 2, trad. Ph. E.
Legrand, Paris, Belles Lettres, 1948, p. 66).

2 Sur ’héritage de ’expérience de Psammétique dans la réflexion des Lumiéres sur Iorigine du langage, voir
Cordula Neis, Anthropologie im Sprachdenken des 18. Jahrhunderts: Die Berliner Preisfrage nach dem
Ursprung der Sprache (1771), Berlin et New York, Walter de Fruyter, 2003, p. 260-273, et Béatrice Durand,
L’Origine au laboratoire de la fiction. Histoire et fonctions des fictions d’isolement enfantin dans [’élaboration
des concepts de nature et de culture, Theése d’habilitation dactylographiée, Martin-Luther Universitit Halle
Wittenberg, 2003).

3 Voir Christophe Martin, Educations négatives. Fictions d’expérimentation pédagogique au XVIIE siécle, Paris,
Garnier, 2010.

4 Alain Grosrichard, « Le prince saisi par la philosophie », Ornicar, 1983, n® 26-27, p. 140.

> Voir Jean-Michel Racault, « Le motif de I’‘enfant de la nature’ dans la littérature du XVIII® siécle ou la
recréation expérimentale de 1’origine », dans Primitivisme et mythe des origines dans la France des Lumiéres,
1680-1820, éd. C. Grell et Chr. Michel, Paris, Presses de I’Université de Paris Sorbonne, 1989, p. 101-117.



On voudrait montrer ici que, parmi ces fictions, un certain nombre appellent une
lecture particuliére en offrant une réalisation distancée ou « métafictionnelle »° de ces
protocoles expérimentaux. Autrement dit, alors que nombre de ces fictions d’expérimentation,
littéraires et a fortiori philosophiques, invitent le lecteur a une réflexion sur la genése des
connaissances, des affects et des sentiments (sur le plan littéraire, L’Eleve de la nature de
Guillard de Beaurieu en offre, en 1764, une illustration exemplaire), d’autres représentent de
maniére implicitement ou explicitement ironique ou parodique (puisqu’elles se référent
souvent sans le dire a des textes antérieurs) des figures habitées par le souci de I’origine
imaginant des protocoles expérimentaux plus ou moins fantaisistes ou délibérément
inquiétants. Il s’agit alors de mettre en scéne un désir de savoir et un fantasme expérimental,
comme pour renvoyer en miroir au lectorat ou au public contemporain le désir collectif de
cette expérimentation.

1. Marivaux, La Dispute (1744)

La Dispute de Marivaux, représentée en 1744, se situe certes en amont de la floraison
des fictions d’expérimentation pédagogique dans la seconde moiti¢ du XVIII® siecle. Mais dés
avant 1750, le désir de créer expérimentalement un laboratoire de 1’origine était assez
manifeste, flit-ce de manicre plus discrete. Probablement dans les années 1720, Montesquieu
consigne ainsi, dans ses Pensées, le plan d’une expérience fort proche (dans son protocole,
sinon sa visée) de celle que Marivaux met en scene dans La Dispute. Si la réflexion de
Montesquieu est restée manuscrite, il n’est pas interdit d’imaginer que le salon de Mme de
Lambert ou de Mme de Tencin ait pu étre I’occasion d’un échange sur ce théme entre les deux
écrivains :

Un prince pourrait faire une belle expérience. Nourrir trois ou quatre enfants comme des bétes, avec
des chévres ou des nourrices sourdes et muettes, ils se feraient une langue ; examiner cette langue,
voir la nature en elle-méme et dégagée des préjugés de 1’éducation, savoir d’eux apres leur instruction
ce qu’ils auraient pensé, exercer leur esprit en leur donnant toutes les choses nécessaires pour
inventer, enfin en faire I’histoire.”

«Voir la nature en elle-méme ». Que cette [ibido sciendi soit au coeur de
I’interrogation marivaudienne, et que 1’on ait affaire a une comédie — ou un drame ? — de la
connaissance, c’est ce qu’atteste la fonction assignée a une épreuve qui doit ne laisser « rien a
désirer ». Si les enfants sont objets d’expérience, c’est qu’il sont sujets supposés d’un savoir a
produire, conformément a une nouvelle conception de I’enfance qui s’impose au siecle des
Lumicéres. Le fait que ’expérimentation représentée sur scene par Marivaux ne puisse étre
enti¢rement prise au sérieux n’implique nulle gratuité du dispositif expérimental, ni une
quelconque indifférence de Marivaux pour les interrogations « philosophiques» ou
scientifiques de ses contemporains. On n’aurait rien a gagner a méconnaitre 1’ancrage de la
comédie dans un contexte ou le désir de savoir et la curiosité scientifique sont devenus de
nouveaux critéres de distinction. La Dispute apparait méme comme le lieu d’une interrogation
de Marivaux sur la curiosité expérimentale et la fascination pour l’origine qui habitent
désormais une partie au moins de son public.

En dépit de I’accord apparent des interlocuteurs dans la « dispute » au sujet de la
premiére inconstance (le Prince assure ironiquement a Hermianne qu’il partage ses idées), se

¢ Sur I’importance du registre métafictionnel dans la littérature romanesque du XVIII® siécle, voir Jean-Paul
Sermain, Métafictions (1670-1730). La réflexivité dans la littérature d’imagination, Paris, Champion, 2002.

7 Montesquieu, Pensées, n° 158, p. 222. La réflexion est consignée a une date antérieure a 1734 (terminus ad
quem du premier volume manuscrit des Pensées).



dessine dés la premiére scéne une opposition qui semble rejouer sur un mode quasi parodique
le combat des Lumicres contre les idées précongues et les postulats invérifiables. Pour
justifier son opinion sur I’impossibilité que la premiére infidélité ait pu étre commise par une
femme, Hermianne affirme 1’existence d’un obstacle naturel au désir féminin comme
fondement d’une moralité spécifique a son sexe : la pudeur et la timidité. Mais le ton outré de
son discours (« comment veut-on que ... ? » ; « cela n’est pas croyable ») semble lui tenir lieu
d’argumentation. A cette véhémence, le Prince a beau jeu d’opposer froidement I’épreuve des
« faits ». Il introduit alors a son tour I’idée de nature dans le débat, mais en I’érigeant en
instance énonciative apte a résoudre définitivement le conflit : « c’est la nature elle-méme que
nous allons interroger, il n’y a qu’elle qui puisse décider la question sans réplique » (sc. 1). Le
« naturel » invoqué par Hermianne se trouve relégué au statut de pur préjugé, vestige d’un
mode de pensée archaique, alors que le concept de nature convoqué par le Prince parait
1égitimé et comme épuré par la rationalité « philosophique » de 1’expérimentation.

D¢s les deux premicres scenes, la spécificité de la fiction imaginée par Marivaux dans
le contexte d’une fascination pour la recréation expérimentale de I’origine apparait donc
clairement. La Dispute n’est pas seulement une fiction expérimentale impliquant une
réflexion sur Iorigine. Elle est surtout « une comédie a propos d’une expérience »® censée
restituer une nature originelle, mais dont la fiabilit¢ parait hautement suspecte. Alors
qu’Arlequin poli par I’amour invitait a penser sur les premiers temps, La Dispute représente
des personnages habités par le souci de 1’origine et met en scéne le désir de savoir qui, en
1744, se situait dans la salle, parmi les spectateurs. En cela, la comédie tendait a ses
contemporains un miroir peu complaisant. L.’échec cinglant de la comédie pourrait bien étre la
marque du déplaisir que cette fiction proprement déceptive a ainsi suscité.

Ce qui se joue sur sceéne est donné comme la répétition d’un modéle premier dont
I’inaccessibilité rendrait nécessaire la représentation. Mais le Prince semble se plaire a
susciter un doute sur la valeur qu’il convient d’accorder a cette restitution : « Les hommes et
les femmes de ce temps-1a, le monde et ses premicre amours vont reparaitre a nos yeux tels
qu’ils étaient, ou du moins fels qu ils ont dii étre ». L’annonce triomphale du caractére décisif
de I’expérience parait minée de I’intérieur. Le spectacle est bel et bien présenté comme
fictionnel et I’écho que la figure de la correction ménage avec la célebre formule de La
Bruyére dans son paralléle de Racine et Corneille fait peser le soupcon d’une reconstruction
chimérique sur 1’ensemble du spectacle. D’autant que le Prince y insiste : « ce ne seront peut-
étre pas les mémes aventures, mais ce seront les mémes caracteéres ; vous allez voir le méme
¢tat de coeur, des Ames aussi neuves que les premicéres, encore plus neuves s’il est possible ».
Etrange surenchére, qui vaut sans doute avertissement.

D’autant que 1’étre naturel, chez Marivaux, est toujours plus ou moins la production
d’un fantasme : Jacob, dans Le Paysan parvenu, ne cesse ainsi de se conformer a 1’image de
la nature qu’on lui tend. La Dispute semble aller au bout de cette logique en montrant que la
supposée scene naturelle n’est que la mise en scéne du fantasme de 1’origine qui habite cette
société de cour. La voix de la nature que fait entendre cette expérience n’est en réalité pas
moins sujette a caution que celle dont Hermianne se faisait le truchement : « la nature parlante
n’est qu’une machine truquée »°.

Faut-il néanmoins voir dans les différents « biais » qui affectent 1I’expérimentation le
signe d’un échec du Prince qui aurait « manqué la nature en tant qu’objet primitif »'° ? Est-ce
réellement par naiveté épistémologique que « le texte, ou du moins la perspective du Prince,
tient [Carise et Mesrou] a ce point pour quantité négligeable et pour des étres inférieurs, qu’il

8 Patrice Pavis, Marivaux a ['épreuve de la scéne, Paris, Publications de la Sorbonne, 1986, p. 378.

? Walter Moser, « Le Prince, le philosophe et la femme-statue. Une lecture de La Dispute », Etudes Littéraires
(Québec), 1991, vol. 24, n° 1, p. 72.

10 1bid.



ne se soucie pas de considérer quelle influence ils ont pu avoir sur le processus
d’humanisation et d’éducation des enfants »!! ? Loin qu’il y ait échec du Prince a saisir la
nature sur le vif, Marivaux suggere assez nettement que celui-ci dirige en sous-main
I’ensemble du spectacle. La fascination aristocratique pour un état naturel perdu n’aboutit
qu’a une forme particuliérement retorse de manipulation.

C’est pourquoi I’évidente planification de I’intrigue ne permet sans doute pas de lire
« distinctement », dans La Dispute, « ‘la science du cceur humain’ telle que Marivaux le
congoit, I’expose par ailleurs dans ses autres pieces »'2. On se gardera également d’interpréter
I’antithése manifeste opposant 1’amitié¢ entre hommes et la jalousie entre femmes comme la
marque des « préjugés de Marivaux sur la différence sexuelle des comportements, sinon sur
une identification substantielle des sexes: les hommes sont naturellement complices et
sociables, les femmes naturellement rivales parce que narcissiques »'3.

Etant donné le dispositif expérimental et scénique congu par Marivaux, il serait plus
qu’hasardeux de lui faire endosser de tels « préjugés». Sans doute s’agit-il d’une
caractéristique générale du discours théatral, « discours sans sujet», ou «la fonction du
scripteur est d’organiser les conditions d’émission d’une parole dont il nie en méme temps
étre responsable » !4, Mais tout se passe comme si le dispositif de La Dispute redoublait cette
loi du discours théatral par un écran supplémentaire derricre lequel le dramaturge se
dissimule, et dont I’effet est assez analogue a celui de la narration a la premicre personne
(forme également familiére a Marivaux, comme on sait). De méme que le roman-mémoires
appelle une lecture du soupgon, aucun de ses énoncés ne pouvant, en toute rigueur, étre
imputé a un auteur toujours masqué derriére son narrateur!®, de méme I’attribution de la
fonction de « dramaturge» a un actant de la comédie (incarné par un ou plusieurs
personnages, présents ou non sur scene) interdit-elle au spectateur d’imputer a Marivaux
I’« idéologie » du spectacle représenté. A définir la manipulation comme D'« action de
I’homme sur d’autres hommes visant a leur faire exécuter un programme donné »', le
dispositif expérimental de La Dispute parait en offrir une illustration exemplaire. C’est bien
d’une comédie de manipulation qu’il s’agit, plus secréte et totalitaire encore que celle de La
Double Inconstance.

A se rappeler que, par convention, le hors-scéne est, dans le théatre classique, le lieu
de la violence, les ordres que donne le Prince a la fin du « spectacle » ne laissent pas d’étre
inquiétants : « allez, Carise, qu’on mette [Dina et Meslis] a part, et qu'on place les autres
suivant mes ordres ». Qu’une manipulation aussi patiemment concertée débouche sur un
dénouement aussi sombre et énigmatique n’est pas fait pour rassurer le spectateur. De la
désignation initiale de I’expérience comme une « féte » a ce dénouement profondément
déceptif, Marivaux n’a rien fait pour dissimuler le caractére potentiellement effrayant du
« spectacle » représenté. En mettant en sceéne la pulsion de savoir et le fantasme de 1’origine
qui travaillent I’imaginaire de ses contemporains, La Dispute souligne les liens étroits
unissant désir d’expérimentation (libido sciendi) et fantasme de manipulation (/ibido
dominandi). Mais la féte est destinée & Hermianne, dont Eglé est un double, et le fantasme
pygmalionesque mis en scene a I’intérieur de la comédie montre assez que la libido sentiendi
trouve aussi a s’y satisfaire!”.

1P Pavis, Marivaux a [’épreuve de la scéne, p. 391.

12 Ibid., p. 365.

13'W. Moser, « Le Prince, le philosophe et la femme-statue », p. 76.

14 Anne Ubersfeld, Lire le thédtre, Paris, Editions sociales, 1982, p. 241.

15 Voir René Démoris, Le Roman a la premiére personne. Du classicisme aux Lumiéres, Genéve, Droz, [1975]
2002.

16 Joseph Courtes, Sémiotique. Dictionnaire raisonné de la théorie du langage, Paris, Hachette, 1979, p. 220.

17 Sur les liens de La Dispute avec le mythe de Pygmalion, voir Walter Moser, « Le Prince, le philosophe et la
femme-statue ».



«Les Lumiéres n’ont pu, et sans doute ne pouvaient représenter sur scéne la
perversion des Lumiéres » affirmait récemment Jean Goldzink'®. Que La Dispute offre un
magnifique contre-exemple a une telle hypothése montre assez I’importance de la comédie de
Marivaux dans le paysage théatral et, plus largement, dans le massif fictionnel du XviI®
siecle.

2. Wieland (1770)

Entre 1744 et 1770, les expériences de pensée ou les projets d’expérimentation
invitant a concevoir des dispositifs d’isolement enfantin se sont multipliés, en particulier sous
la plume de philosophes tels que La Mettrie, Maupertuis, Formey...!” Non sans paradoxe,
aucun d’entre eux pourtant n’est la cible de Wieland dans un texte trés acerbe sur ce fantasme
expérimental, dont on regrette qu’il n’ait jamais été traduit en frangais?®. Celui a qui est
attribué ce désir n’est autre que Rousseau, dont Wieland fait comme s’il avait explicitement
énoncé un projet d’expérimentation qui n’est en réalité que trés allusivement mentionné dans
la préface du second Discours :

... Ce n’est pas une légere entreprise de déméler ce qu’il y a d’originaire et d’artificiel dans la nature
actuelle de I’homme, et de bien connaitre un état qui n’existe plus, qui n’a peut-étre point existé, qui
probablement n’existera jamais, et dont il est pourtant nécessaire d’avoir des notions justes pour bien
juger de notre état présent. Il faudrait méme plus de philosophie qu’on ne pense a celui qui
entreprendrait de déterminer exactement les précautions a prendre pour faire sur ce sujet de solides
observations ; et une bonne solution du probléme suivant ne me paraitrait pas indigne des Aristotes et
des Plines de notre si¢cle. Quelles expériences seraient nécessaires pour parvenir a connaitre
I’homme naturel ; et quels sont les moyens de faire ces expériences au sein de la société ? Loin
d’entreprendre de résoudre ce probléme, je crois en avoir assez médité le sujet, pour oser répondre
d’avance que les plus grands philosophes ne seront pas trop bons pour diriger ces expériences, ni les
plus puissants souverains pour les faire.?!

Partant du constat, que Buffon avait posé¢ de son coté, de la difficulté extréme de
distinguer « ce que la nature seule nous a donné de ce que 1’éducation, I’imitation, 1’art et
I’exemple nous ont communiqué »*2, Rousseau examine briévement la possibilit¢ d’un
recours a 1’observation et I’expérience. Plutét qu’aux enfants sauvages évoqués par Buffon,
c’est manifestement a une expérience d’isolement enfantin que songe Rousseau. Cet arriere-
plan semble avoir rarement été détecté par les commentateurs?, tant est grande la discrétion

18 Jean Goldzink, « Le philosophe dans le drame bourgeois », dans Le Philosophe sur les planches. L’image du
philosophe dans le thédtre des Lumieres : 1680-1815, éd. P. Hartmann, Presses Universitaires de Strasbourg,
coll. du Celus, 2004, p. 271.

19 Voir Christophe Martin, Educations négatives, p. 97 et sv.

20 Wieland, Uber die von J. J. Rousseau vorgeschlagenen Versuche den wahren Stand der Natur des Menschen
zu entdecken nebst einem Traumgesprdch mit Prometheus [1770], Sdmmtliche Werke, Leipzig, 1795, vol. 14, p.
179-235. Sur ce texte peu connu, voir Walter Erhart, « "Was niitzen schielende Wahrheiten?" Rousseau, Wieland
und die Hermeneutik des Fremden », dans Rousseau in Deutschland, éd. H. Jaumann, Berlin, 1995, p. 47-78 ; et
Nicolas Pethes, Zoglinge der Natur. Der literarische Menschenversuch des 18. Jahrhunderts, Gottingen,
Wallstein Verlag, 2007, p. 55 et sv.

2L Rousseau, Discours sur [’origine de 1'inégalité parmi les hommes, éd. J. Starobinski, Paris, Gallimard, 1969,
p. 53-54 (souligné dans le texte).

22 Buffon, « Variétés dans ’espéce humaine », Histoire naturelle générale et particuliére, Paris, 1749, t. 3, p.
491.

23 Méme s’ils ne s’y arrétent guére, Bruno Bernardi et Blaise Bachofen font partie des rares commentateurs
contemporains a proposer cette interprétation (voir leur édition du second Discours : Paris, GF Flammarion,
2008, p. 204).



de Rousseau sur les formes concrétes que pourraient prendre ces expériences. Etant donné le
probléme posé et le contexte épistémologique qui est le sien, on ne voit guére, pourtant,
comment elles pourraient se passer, dans leurs protocoles, de quelques enfants pris au
berceau. Cela ne fait d’ailleurs aucun doute pour Wieland qui détecte dans ces quelques lignes
de Rousseau un intense désir d’expérimentation, fiit-il énoncé sur un mode proche de la
dénégation.

Certes, reconnait Wieland, la méthode expérimentale constitue le meilleur moyen de
« faire parler » la nature. Mais encore faudrait-il savoir, ironise-t-il, lui poser de bonnes
questions et ne pas tomber dans un cercle vicieux : pour réaliser une telle expérience, ne
faudrait-il pas avoir percé les secrets de la nature humaine qu’on se propose précisément de
découvrir ? Suit une longue liste d’objections visant a démontrer 1’impossibilité et I’absurdité
du projet d’expérimentation caress¢ par Rousseau, le passage de I'une a 1’autre de ces
objections étant assuré par un jeu d’ironiques concessions a la thése qu’il s’agit de réfuter.
Wieland commence par remarquer qu’il faudrait prendre les enfants avant leur naissance, a
I’état de simples homoncules, puisque la naissance méme présuppose une éducation. Le
probléme est ensuite de savoir ou trouver les enfant-cobayes : combien de ces soi-disant
philosophes le seraient-ils assez pour accepter de confier les leurs, a supposer qu’ils en aient ?
Utilisera-t-on des orphelins, des Caraibes, des Esquimaux, des Californiens ? Vu les
inconvénients de chacune de ces options, il ne reste qu'une seule solution : aménager une
fabrique d’enfants spécialement congue a cette intention. Le probléme se pose alors de trouver
le lieu permettant la réalisation d’une telle expérience. Wieland calcule qu’il faut
nécessairement un périmétre d’au moins trente miles pour chaque groupe d’enfants: ou
trouver un endroit aussi gigantesque, qui devrait a la fois bénéficier d’un climat idéalement
tempéré et étre pourtant désert, ou alors habité par des gens qui pousseraient la bienveillance
jusqu’a accepter de confier leur terre a des philosophes-expérimentateurs et de les laisser
transformer leur pays en un immense laboratoire destiné a leur expérimentation « physico-
morale » ?

La contradiction inhérente a I’expérience d’isolement enfantin entre I’exigence de
pureté expérimentale et la nécessité d’assurer la survie des sujets offre également matiere a
interrogations ironiques : comment nourrir les enfants sans les acculturer ? Il faudrait les
sevrer bien avant qu’ils puissent pourvoir a leur subsistance, ce qui ne parait pas tout a fait
raisonnable. Sans doute faudrait-il faire appel a des nourrices a la condition expresse qu’elles
soient a la fois philosophes et muettes. Mais tout cela ne saurait sans doute arréter un aussi
beau projet, puisqu’il ne doit rien y avoir d’impossible a un roi qui serait philosophe ou a un
philosophe qui serait roi. Restent néanmoins quelques difficultés : méme muettes, les
nourrices ne donneraient-elles pas inévitablement, par leur simple comportement, des
exemples incessants aux enfants en leur fournissant, sans le vouloir, des legons qui se
substitueraient a celles de la nature ? Qu’a cela ne tienne : apres avoir rendu muettes les
nourrices, pourquoi ne pas rendre les enfants aveugles ? Encore faudrait-il néanmoins,
Wieland le répete, que les enfants, une fois sevrés, puissent pourvoir a leur subsistance. Il
faudrait aussi imaginer un dispositif technique permettant aux philosophes expérimentateurs
de se rendre invisibles aux enfants tout en menant a bien les observations les plus précises.
Serait-il possible de fabriquer une gigantesque cloche de verre sans tain ?

Wieland n’en développe pas moins le scénario de cette fiction théorique en élaborant
un complexe programme d’expérimentations, fondé sur des groupes d’enfants
méthodiquement constitués : enfants des deux sexes totalement isolés les uns des autres ;
couples d’enfants ; enfants des deux sexes suffisamment proches pour pouvoir se rencontrer ;
et enfin deux groupes mixtes, mais avec des proportions inégales de garcons et de fille, sans
doute pour tester des problémes tels que l'inconstance (comme dans La Dispute), la
polygamie, la polyandrie, etc. (Wieland n’est pas explicite sur ce point).



L’ironie est a son comble lorsque, apreés avoir énuméré ces difficultés qui lui
paraissent, en réalité, toutes également insurmontables, Wieland affirme qu’une expérience
aussi colteuse, a supposer qu’elle puisse malgré tout étre réalisée, serait, au fond,
parfaitement inutile. Le projet est absurde, selon Wieland, parce ce qu’il consiste a vouloir
réaliser une expérimentation d’une extréme sophistication et d’un colt (économique et
cognitif) exorbitant pour savoir si la neige est blanche ou noire. Car pour Wieland
(parfaitement d’accord en cela avec Buffon), la nature de ’homme est, au fond, toujours
visible, totalement présente a I’observation : si cette expérience d’isolement enfantin pouvait
étre réalisée, elle n’offrirait rien d’autre que le tableau que nous avons déja sous les yeux.

Ce n’est pas le moindre paradoxe qu’en ironisant sur un projet d’isolement enfantin
que Rousseau n’avait que fugitivement caressé, Wieland en ait offert I’une des versions les
plus développées, les plus systématiques. Mais la tonalité savoureusement ironique du texte
laisse deviner, au-dela du scepticisme sur les résultats de 1’expérience, une secréte inquiétude
devant un projet d’expérimentation dont Wieland fait comme si Rousseau I’avait énoncé
positivement.

3. Baculard d’ Arnaud, Liebman (1775)

Dans Liebman, anecdote allemande, nouvelle publiée par Baculard d’Arnaud en 1775,
c’est bien encore (mais cette fois de maniere totalement implicite), la figure de Rousseau qui,
selon nous, se dessine en arriere-plan d’un projet d’isolement enfantin dont la finalité, en
I’occurrence, n’est a priori plus expérimentale mais d’abord érotique. Au cours d’un voyage
en Allemagne, le narrateur du récit-cadre apercoit un homme, Liebman, qui pleure sur un
tombeau. Ce dernier lui raconte comment, convaincu de ne pouvoir trouver une femme
répondant a ses désirs, a décidé d’élever une petite fille, Amélie (fille d’un de ses jardiniers)
pour en faire son épouse en la laissant ignorer que 1’'univers ne se réduit pas au chateau et au
parc dans lequel elle est élevée, et qu’elle n’est pas seule au monde avec lui.

Le trait le plus marquant du personnage imaginé par Baculard d’Arnaud est d’étre
nettement inspiré par la figure de Rousseau. Ressemblance troublante, a dire vrai, puisque le
discours de Liebman, héros éponyme d’une nouvelle publiée pour la premicre fois en 1775,
offre d’étonnants échos en particulier avec le livre 1X des Confessions, dont la premiére
publication date de 1789. Rien n’interdit toutefois d’imaginer que Baculard ait pu assister aux
séances de lecture publique des Confessions de 1771. Quoi qu’il en soit, si Liebman se
compare lui-méme a Pygmalion, son trait dominant n’est pas une défiance envers les femmes
mais le besoin de combler un vide affectif (p. 121) :

Dés mon enfance, je fus frappé d’une vérité qui m’effraya : je vis qu’on ne connaissait ni 1’amitié, ni
I’amour, quoiqu’on en parle beaucoup ; j’appris a redouter ces liaisons fondées sur I’intérét ; mon
ceeur cependant était dévoré du besoin d’aimer.**

Difficile de ne pas songer ici aux pages célébres des Confessions relatant la disposition
psychologique singuliére qui aurait préludé a la conception de La Nouvelle Héloise. On se
souvient que les chimeres de Jean-Jacques viennent d’abord combler un vide dont le constat
le plonge dans des « réflexions tristes, mais attendrissantes » : en dépit d’un cceur « tout pétri
d’amour », il n’a jusqu’alors pas pu trouver « un ami tout a [lui] », ayant toujours été « dévoré

24 Liebman. Histoire allemande, éd. H. Coulet, dans Pygmalions des Lumiéres, Paris, Desjonquéres, 1998, p.
121.



du besoin d’aimer sans jamais ’avoir pu bien satisfaire »?°. Ce vide, on le sait, jette Jean-
Jacques « dans le pays des chimeéres » et le pousse a se « figure[r] [’amour, I’amitié, les deux
idoles de [son] cceur, sous les plus ravissantes images », ornées « de tous les charmes du
sexe » qu’il a toujours adoré »%6. Rousseau associe le mythe de Pygmalion a la fois au désir de
se donner un objet a aimer et au phénomeéne de la création artistique et a 1’¢laboration de
fictions. Le méme sentiment de vide produit un effet d’abord identique chez Liebman (p.
122):

Je m’étais figure ['amour sous des traits si extraordinaires, que j’appréhendais en quelque sorte de
m’avouer a moi-méme tout ce que je désirerais a ce sujet. C’était bien plus que la beauté dont je
demandais la perfection : j’aurais voulu trouver un coeur qui n’eiit respiré que par le mien, qui n’elt
formé de veeux que pour moi seul, qui n’elit pas un sentiment que je ne ’eusse inspiré et qui ne
m’appartint ; en un mot j’aurais souhaité étre un autre Pygmalion, et animer une statue qui m’eft
consacré son enticre existence. Que j’aimais & me représenter les graces indestructibles, 1’ardeur
épurée et constante de ces beautés élémentaires, si supérieures aux créatures terrestres, et auxquelles
on a donné le nom de Sylphides !

Liebman « abjure » alors la ville et la cour, et va «s’ensevelir dans une fort belle
terre », avec quelques livres (Fénelon, et surtout le comte de Gabalis) pour s’abandonner
totalement a sa « chimére ». Mais alors que Jean-Jacques décide de « fixer » la sienne « sur le
papier »*7, en écrivant un roman, Liebman borne d’abord ses pulsions créatrices a la
décoration et I’aménagement de sa demeure. Mais cet écrin qu’il fagonne ne fait que désigner
plus cruellement un vide insupportable. Pour échapper a ce « secret ennui », Liebman décide
non pas de réécrire La Nouvelle Héloise, mais de fixer sa chimére sur une enfant au berceau,
fille d’un de ses jardiniers, qui lui parait promettre « I’assemblage des graces ».

Le désir d’abolir I’ceuvre pour la plier a un usage existentiel et purement narcissique,
si essentiel dans I’imagination créatrice de La Nouvelle Héloise, du moins telle qu’elle est
décrite par Jean-Jacques aprés-coup, est bien aussi le fantasme que Baculard met en scéne
dans le projet « extravagant » que congoit son héros dés qu’il fixe sa chimeére sur la fille de
son jardinier :

Aussitot je saisis un projet, qui, a tout autre qu’a moi, et paru extravagant, et d’une exécution
impossible : mon esprit s’égarait dans le merveilleux ; [...] ; le fantome prend un corps réel. Je forme
donc le dessein de faire ¢lever cette fille, pour en créer I’objet d’un amour que peut-étre j’étais seul
capable de ressentir. Me voila ouvrant toute mon ame a ce plan romanesque qu’un autre eiit rejeté ; je
n’entends, je n’envisage plus qu’Amélie : ¢’est le nom que 1’on donne a I’enfant ; je fais part de mon
projet & ses auteurs : une somme d’argent triomphe de leur répugnance, et les soumet a tout ce que je
désire.?

L’analogie avec le créateur de fiction est insistante?®. Tout se passe comme si
Baculard, ici, s’était livrée a une forme de réverie inspirée (peut-&tre inconsciemment) par la
figure de Rousseau et par son ceuvre. Il y a en tout cas de I'interprétation sauvage dans la
maniére dont Baculard regoit Rousseau, qui ’améne a relier trois pans de I’ceuvre de ce
dernier, a priori totalement dissociés : la réverie chimérique conduisant a la genése de La
Nouvelle Héloise telle qu’elle est relatée dans les Confessions ; I’invention d’Emile, traité
pédagogique qu’on peut considérer, selon la formule proposée par Jacques Berchtold ici

25 Rousseau, Les Confessions, IX, éd. A. Grosrichard, t. 2, p. 177. Sur ce « vide », voir les analyses de René
Démoris, « La folie Jean-Jacques », loc. cit., p. 386 et sv. Signalons, par ailleurs, que le nom donné par Baculard
a son personnage n’est évidemment pas fortuit (lieben : aimer) : il permet de le définir tout entier par ce besoin
d’aimer, tout en insistant, dans la construction du récit, sur un narcissisme a bien des égards monstrueux.

26 Les Confessions, IX, t. 2, p. 181.

2 Ibid., p. 182.

8 Liebman, p. 124.

2 « Tous les jours j’ajoutais a ma fable » (Liebman, p. 125).



méme, comme le « roman de la mise bout a bout des premiéres fois d’un individu »*° ; enfin
I’idée, abandonnée aussitdt qu’énoncée dans la préface du second Discours, d’une
expérimentation permettant de distinguer en I’homme ce qui releve de sa véritable nature (et
qui suscite, on I’a vu, la réplique ironique de Wieland). C’est faute de trouver un objet
d’amour que Rousseau inventait les personnages de La Nouvelle Héloise. C’est bien aussi
faute de trouver un homme de la nature qu’il en était réduit, selon ses propres termes, a
« inventer le roman de la nature humaine » avec I’Emile. C’est bien enfin faute de pouvoir
accéder a I’homme originel par les voies de 1’observation et de I’histoire qu’il caressait 1’idée,
a l’ouverture du second Discours, d’expériences susceptibles de nous éclairer sur les
propriétés purement naturelles de I’homme (alors avait lieu un nouveau renoncement : faute
de pouvoir réaliser ces expériences, il convenait de se replier sur la conjecture en « écart[ant]
tous les faits »).

On pourrait dire que I’entreprise de Liebman consiste au fond a opérer une sorte de
fusion entre ces trois projets rousseauistes : ¢élever Amélie, c’est pour Liebman a la fois
«donner corps» a un fantdbme et entreprendre un « projet romanesque » animé par le
fantasme de Pygmalion ; concevoir une expérimentation pédagogique fondée sur le principe
d’une « éducation négative »*! préservant heureusement le naturel de I’enfant ; procéder a une
expérience sur la nature permettant d’observer 1’éveil au monde d’un étre méticuleusement
soustrait aux processus usuels de socialisation.

La « fort belle terre » ou Liebman s’est retiré lui permet, en effet, de maintenir 1’enfant
dans une parfaite ignorance du monde qui I’entoure : « il est décidé qu’ Amélie ne verra que sa
mere et moi, que ses premiers regards ne se partageront qu’entre nous deux [...]. Je veux
qu’elle imagine qu’il n’y a sur la terre, excepté elle et sa mere, d’autre créature que son
amant ». Lors des promenades, Liebman prend d’ailleurs «la précaution d’écarter les
moindres témoins »*2. Ce fantasme d’une emprise totale se compléte d’une identification au
Dieu créateur de la Genéese : 1’enclos dans lequel Liebman s’enferme en compagnie de sa
nouvelle Galathée est visiblement congu comme une recréation du jardin d’Eden.
Lorsqu’Amélie demande a Liebman « qui a fait ces jardins, ces gazons, ces fleurs, qui a
distribué ces eaux étincelantes dans ces bassins... », ce dernier n’hésite pas a s’en attribuer la
paternité : « Qui, mon Amélie ?... qui ?... ton ami, ton amant, moi ; le désir de te plaire m’a
animé, et j’ai produit toutes ces merveilles » (p. 129). Verbe qui ne peut étre que fort
équivoque aux oreilles de la petite fille, et qui atteste chez Liebman le désir d’étre regardé par
elle comme un Dieu. Mais les questions d’Amélie sont insistantes (« tu as créé cette voite
arrondie ou se peint un bleu qui charme ma vue, ce soleil qui me transporte de
ravissement ?»), et Liebman finit par concéder qu’il n’est point « 1’auteur de ces miracles ».

Mais I’isolement de la petite fille est destiné non pas seulement & combler une pulsion
érotique, ou a permettre le développement d’un projet pédagogique préservant la pureté de
I’enfant, mais bel et bien aussi de satisfaire une pulsion « épistémophilique ». Affleure assez
nettement dans le récit, en effet, un fantasme expérimental d’observation d’un étre neuf. A
maintes reprises dans ce récit, transparait une avidit¢é a observer la petite fille,
indissociablement per¢gue comme objet de désir et objet d’étude: « mes yeux ne se
détachaient point d’Amélie ; j épiais son premier regard, son premier sourire » (p. 125). C’est
bien comme un fragment de « pure nature » qu’est percue Amélie (« c’était la nature dans ses
attraits ingénus », p. 166). L’attrait érotique le plus puissant de la petite fille, c’est une
ingénuité et une innocence qu’il importe a tout prix de préserver puisqu’elle offre en outre le

30 Voir infra.

31 Tel est le principe fondamental de la doctrine pédagogique d’Emile : « Fermez donc ’entrée du vice, et le
coeur humain sera toujours bon. Sur ce principe, j’établis 1’éducation négative comme la meilleure ou plutot la
seule bonne » (Rousseau, Lettre a Christophe de Beaumont, OC 1V, p. 945).

32 Liebman, p. 124-125.



spectacle ravissant d’une humanité en son enfance : « je n’avais point le dessein d’abuser de
la naiveté d’une créature enchanteresse qui n’avait nulle idée des convenances, qui ne sachant
point ce que c¢’était que rougir, était, en un mot, dans une ignorance absolue du mal » (p. 128).

Dans le langage purement sentimental et pathétique de Liebman, Baculard introduit
quelques notes dissonantes pour qualifier le projet de son héros : « sans doute cette sorte
d’expérience offensait le ciel, et il m’en a puni » (p. 128). Phrase-clef assurément puisque
c’est a peu pres la seule ou Liebman ne se pose pas en victime d’un sort injuste, et surtout
parce qu’elle introduit une notion qui tranche radicalement avec la rhétorique sensible
usuellement pratiquée par le personnage. On est plus pres ici du Prométhée plasticator que de
Pygmalion.

On ne saurait douter non plus de la jouissance qu’éprouve Liebman a lever enfin « le
grand rideau qui cachait la vérité aux yeux d’Amélie » (p. 134)*. Il organise d’ailleurs cette
révélation comme un véritable spectacle : adoptant « avec transport » le plan que lui soumet
son ami Rimberg, il décide de faire prendre a la petite fille « une liqueur soporative » destinée
a D’assoupir quelques heures : « pendant ce temps, on la transporterait dans un endroit ou
pourrait se trouver une multitude d’hommes, comme au spectacle, dans une promenade, etc.
J’épierais le premier moment de son réveil et je jouirais de toute sa surprise » (p. 135).
Jouissance qui manifeste avec évidence la continuité profonde reliant le modéle de
I’isolement expérimental a celui de I’isolement pédagogique amoureux : « vous devez vous
figurer, monsieur, la singularité de cette situation, et la source des impressions toutes neuves
qui en résultérent» (p. 138). C’est cette méme jouissance que Buffon se procurait
mentalement par son « récit philosophique » de 1’éveil au monde du premier homme, et celle
aussi que le Prince faisait miroiter a Hermiane a I’ouverture de La Dispute.

Henri Coulet a souligné la complexité du dispositif narratif de la nouvelle, et la
distance qu’elle invitait a prendre avec la tonalité pathétique des deux narrateurs**. Le moins
qu’on puisse dire est que Baculard, exploitant toutes les potentialités de distanciation du
roman a la premiére personne et introduisant dans son récit quelques notes de régie incitant le
lecteur a prendre ses distances avec le narrateur, ne dissimule pas la monstruosité de
« I’expérience » congue par Liebman. Tout se passe comme s’il s’agissait, par cette fiction, de
renvoyer en miroir aux lecteurs le désir collectif d’expérimentation que Baculard pergoit
parmi ses contemporains, 1’ceuvre de Jean-Jacques Rousseau lui servant en somme de
« révélateur ».

4. Sade, Eugénie de Franval (1800)

Il revient enfin a Sade, conformément a la logique obscéne et démystificatrice de son
¢criture, d’avoir dévoilé, dans Eugénie de Franval, un fantasme incestueux a la racine de ces
expériences pédagogiques d’isolement enfantin qui se multiplient dans la littérature de la
seconde moiti¢ du XVIII® siécle. La portée métafictionnelle du texte semble en tout cas
évidente, la nouvelle se construisant a la fois en référence et en opposition a une textualité
antérieure, visant en particulier des fictions d’isolement pédagogique a finalité érotique ou
matrinomaniale, dans la lignée de L’Ecole des femmes, dont Liebman offre une illustration
exemplaire®,

33 Sur ce topos du dévoilement, voir notre étude : « Eveil au monde et spectacles de la nature dans quelques
fictions d’expérimentations pédagogiques du XVIII® siecle », Espaces/objets, hommages a Henri Lafon, éd. J.
Berchtold, PU Sorbonne-Nouvelle, 2009, p. 101-110.

34 H. Coulet, « Structure de deux contes moraux : Baculard d’ Arnauld et Marmontel », dans Dilemmes du roman,
essays in honor of G. May, éd. C. Lafarge, Saratoga, Anma Libri, 1989, p. 189-203.

35 Pour les autres ceuvres de ce corpus, voir le chapitre 3 de nos Educations négatives (op. cit.).

10



Parfaitement indifférent, en effet, aux « préjugés », Franval cumule nombre de traits
faisant de lui une remarquable figure de Philosophe. Il fonde toute sa conduite sur des
convictions matérialistes et athées, et le terme de « philosophe » désigne en particulier
I’indifférence et la froideur avec lesquelles il considére toute chose. Mais si Franval est
« philosophe [...] sur tous les objets de la vie », ¢’est surtout « sur I’article des femmes »3¢.
Sur ce point, le narrateur sadien est d’une remarquable duplicité. Il feint de croire, pour s’en
offusquer, que le projet de Franval est « sans doute » formé du jour de la naissance d’Eugénie,
sa fille’”. Mais les pages qui précédent ont clairement laissé entendre que la conception du
projet était bien antérieure. Alors que Franval pourrait aspirer aux meilleurs partis, la jeune
fille qu’il choisit, Mlle de Farneille possede toutes les qualités de la victime sadienne :
cheveux blonds, yeux bleus, taille fine. Elle n’est ¢lue par Franval qu’en fonction de son
projet : sa jeunesse et sa beauté promettent d’heureux fruits et sa vulnérabilité de faibles
résistances. Le choix méme du prénom de I’enfant a été prévu de longue date’®.

Tout en poursuivant, a bien des égards, le méme but que Liebman, Franval semble se
plaire a souligner ensuite en quoi il s’écarte de la méthode suivie par ses devanciers fictifs. Au
moment de « consommer son crime », il déclare ainsi a Eugénie qu’il ne veut pas étre son
tyran, « bien moins encore [son] séducteur » (p. 303) :

Je veux ne tenir que de ’amour seul les bienfaits que je sollicite. Tu connais le monde, je ne t’ai
dissimulé aucun de ses attraits : cacher les hommes a tes regards, ne t’y laisser voir que moi seul, flit
devenu une supercherie indigne de moi.

Qu’elle vise Liebman ou une autre des fictions antérieures reposant sur le méme
scénario’®, I’allusion semble claire et sa valeur ironique évidente : Franval donne, au fond, a
tous les amants-pédagogues qui 1’ont précédé, une lecon de méthode : la radicalité de
I’isolement expérimental n’est pas la condition essentielle d’une emprise totale sur le sujet de
I’expérience. L’ironie supplémentaire est que cette lecon s’appuie sur certains principes
essentiels de 1’Emile, perversement détournés de leurs fins. C’est bien donc une nouvelle fois
Rousseau qui est en jeu. Faut-il rappeler que, selon Foucault, « le tout premier moment » de la
pensée de Sade est « le gigantesque pastiche de Rousseau » ?4°

Car dans le plan d’éducation suivi par Franval, les allusions a la pédagogie
rousseauiste paraissent assez transparentes. A la naissance d’Eugénie, le premier soin de
Franval est de la séparer de sa meére. Méme si les persécutions contre la mére sont une
constante de 1’ceuvre de Sade, le geste répete a 1’évidence la rupture avec I'immédiateté de la
naturalit¢ maternelle sur laquelle s’ouvre la fiction pédagogique d’Emile. D’autant qu’il
s’accompagne d’un certain nombre de précautions qui font ironiquement écho a certains
aspects essentiels de la fameuse méthode « négative » (p. 296) :

Jusqu’a I’age de sept ans, Eugénie fut confiée a des femmes dont Franval était sir, et qui, bornant
leurs soins a lui former un bon tempérament et a lui apprendre a lire, se gardérent bien de lui donner

36 Fugénie de Franval, dans Les Crimes de ’'amour : nouvelles héroiques et tragiques ; précédées d une Idée sur
les romans [1788-1800], éd. M. Delon, Paris, Gallimard, 1987, p. 295.

37 « Dé&s que cet enfant vit le jour, [Franval] forma sans doute sur elle les plus odieux desseins » (p. 296).

38 « La meilleure de toutes les preuves, pourtant, que Franval ne s’écartait pas toujours de ses devoirs, c’est que,
des la premiére année de son mariage, sa femme, agée pour lors de seize ans et demi, accoucha d’une fille encore
plus belle que sa mére, et que le pére nomma des [’instant Eugénie... Eugénie, a la fois I’horreur et le miracle de
la nature » (p. 295). Une seule chose n’a manifestement pas été envisagée par Franval : que I’enfant ne soit pas
une fille. Mais la nouvelle lui fait grace de cette déconvenue.

3 11 nous semble que la référence implicite a Liebman et & la Zélie ou I’Ingénue de Mme de Genlis est presque
certaine, mais on supposerait volontiers que Sade connait aussi 1’épisode de Tiamy dans les Mémoires de deux
amis de La Solle (1754).

40 Histoire de la folie a I’dge classique, Paris, Gallimard, 1972, p. 552.

11



aucune connaissance des principes religieux ou moraux, dont une fille de cet age doit communément
étre instruite*!.

En quelques lignes, sont mentionnés deux des principes fondamentaux de 1’Emile : il
faut d’abord exercer le corps et les sens de I’enfant, avant de songer a lui développer I’esprit
(méme si Franval apprend tres tot la lecture a sa fille).

En «bon » disciple de Rousseau, Franval s’emploie ensuite a soustraire 1’enfant a
I’influence pernicieuse des préjugés de la société¢, en posant autour d’elle une barriére
protectrice (ici constituée par des femmes a sa solde). Il éduque ainsi Eugénie « en fille de la
nature et de la raison »*?, a I’abri d’un environnement familial nécessairement porteur de tous
les germes de la « corruption » sociale. Il suffit d’une trés légere inflexion du discours
rousseauiste pour faire porter 1’accent moins sur 1’exclusion des vices de la société (tels que
I’amour propre, I’aliénation dans le regard d’autrui...), que sur celle des principes moraux et
religieux dont elle est porteuse (préoccupation nullement absente, au reste, de 1’entreprise
rousseauiste). Son épouse et sa belle-meére ne manquent pas de se scandaliser de cette
conduite. Mais Franval ne s’en émeut guére :

[il] répondit flegmatiquement que son projet étant de rendre sa fille heureuse, il ne voulait pas lui
inculquer des chimeéres, uniquement propres a effrayer les hommes, sans jamais leur devenir utiles ;
qu’une fille qui n’avait besoin que d’apprendre a plaire, pouvait au mieux ignorer des fadaises, dont
la fantastique existence, en troublant le repos de sa vie, ne lui donnerait, ni une vérité de plus au moral
ni une grace de plus au physique.

Nécessité de préserver le temps de I’enfance comme moment d’un bonheur unique®,
soin attentif a écarter tout préjugé, priorité accordée a 1’utilité, toute cette argumentation
dérive de la pédagogie de Rousseau. Mais I’essentiel est ailleurs : 1’idée d’une éducation de la
petite fille qui soit tout enti¢re tournée vers la nécessité de lui « apprendre a plaire » est une
référence implicite au livre V de I’Emile et aux explications que Rousseau fournit pour
justifier que I’éducation de Sophie soit fondée sur des principes extrémement différents de
ceux qui ont été mis en pratique avec Emile** . Tout I’effort pédagogique de Franval est bien de
rendre Eugénie parfaitement aimable et de faire en sorte qu’elle n’ait d’autre désir que de
plaire et de se faire aimer. La seule nuance est qu’il se réserve d’en étre ’'unique objet.

Ce projet était aussi celui d’Arnolphe, chez Moli¢re, ou celui de Liebman chez
Baculard. Mais tout se passe comme si Franval avait tiré du livre V de 1’Emile une méthode
lui permettant de ne pas répéter ’erreur de ses devanciers qui s’efforcaient de laisser leur
enfant-Galathée dans la plus grande ignorance du monde, et répugnaient a orner son esprit de
crainte qu’elle ne leur échappe. De sa lecture du livre V, Franval semble avoir dégagé deux
principes indissociables, énoncés en toutes lettres par Rousseau : non seulement élever une
enfant dans I’ignorance, I’empécher de rien sentir et de rien connaitre n’est, a I’évidence, pas
le meilleur moyen d’en faire une compagne aimable et plaisante ; mais ce n’est méme pas non
plus le meilleur moyen de 1’asservir :

S’ensuit-il que [la femme] doive étre élevée dans ’ignorance de toute chose, et bornée aux seules
fonctions du ménage ? L’homme fera-t-il sa servante de sa compagne ? Se privera-t-il auprés d’elle du
plus grand charme de la société ? Pour mieux 1’asservir I’empéchera-t-il de rien sentir, de rien
connaitre ? En fera-t-il un véritable automate ? Non, sans doute ; ainsi ne 1’a pas dit la nature.**

4! Eugénie de Franval, p. 296.

42 Michel Delon, Préface aux Crimes de I’'amour, Paris, Zulma, 1995, p. 14.

43 On notera toutefois que la formulation de Franval se préte ironiquement 4 une double entente, « rendre » une
fille « heureuse » ayant un sens trés précis en contexte libertin.

# Voir Emile V, OC 1V, p. 702.

4 Emile V, OC IV, p. 703.

12



Sur le plan de D’éducation intellectuelle, le programme de Franval s’écarte
délibérément, en revanche, de celui de Rousseau: non content de donner a sa fille un
enseignement quasi encyclopédique et délivré par des maitres multiples, il I’emmeéne au
spectacle trois fois la semaine (en prenant soin de se placer avec elle « dans de petites loges
grillées et louées a 1’année pour elle »), il lui laisse lire des romans, et il lui donne surtout des
« conférences », trois fois par semaine ¢galement.

Mais le processus méthodique d’isolement psychologique et d’aliénation d’Eugénie
est d’une efficacité d’autant plus remarquable qu’il a toutes les couleurs de la liberté et tous
les prestiges de 1’encyclopédisme et de la philosophie chers aux Lumicres. Derriére
I’apparente variété des savoirs, des maitres et des activités, derriere la neutralité fallacieuse de
I’exposition des doctrines les plus diverses, Sade décrit I’entreprise pédagogique la plus
systématique et la plus aliénante, tout entiere tendue vers un objectif unique : faire en sorte
que ne s’impriment dans I’esprit de I’enfant qu’une seule idée et dans son cceur une seule
image, celle du maitre lui-méme :

Cet homme horrible avait si bien trouvé le moyen de plaire a sa fille, il la subornait avec un tel art [...]
qu’Eugénie, au milieu des cercles les plus brillants, ne trouvait rien d’aimable comme son peére ;
[...] elle ne voyait que Franval au monde ; elle n’y distinguait que lui, elle se révoltait a I’idée de tout
ce qui aurait pu I’en séparer*®.

XXX

En détectant combien un tel fantasme expérimental d’isolement enfantin était intense
parmi leurs contemporains, les textes de Marivaux, Wieland, Baculard et Sade laissent
percevoir a quel point, dans cette curiosité avide de recréer et d’observer des sujets originels,
la libido sciendi était secrétement habitée par la /libido sentiendi et plus encore la [libido
dominandi. Ce que dévoilent ces fictions, c’est qu’en se donnant pour objet de recréer des
étres de nature, non corrompus par la société et ses préjugés, les protocoles d’expérimentation
imaginés ne sauraient étre que de purs et simples dispositifs de manipulation (ce que le Prince
de La Dispute se plait a dissimuler, ce que Wieland s’efforce d’expliquer, ce que Liebman
s’emploie a dénier, et ce que Franval assume avec un parfait cynisme).

D¢s lors I’étre de nature qu’il s’agit de recréer ne saurait étre que la production d’un
fantasme et un reflet narcissique : si ’expérience d’isolement enfantin pouvait étre réalisée,
souligne Wieland, elle n’offrirait rien d’autre que le tableau que nous avons déja sous les
yeux. Car la « voix de la nature » a laquelle il s’agit d’accéder n’est jamais que I’écho du
désir de celui qui ’interroge. D’ou sans doute aussi la valeur symbolique de I’inceste dans la
fable imaginée par Sade. Autrement dit, ces fables métafictionnelles soulignent le paradoxe de
ce fantasme de [Dorigine habitant leurs contemporains: tout un siecle éclairé et
« philosophe » semble avoir révé autour d’une expérimentation dont le sujet serait son Autre :
un enfant au berceau, d’une innocence originelle et dépourvu encore de toute aptitude a la
parole et a la réflexion. L’expérience doit permettre a 1’expérimentateur de recréer des étres
de pure nature, de remonter a ’origine la plus inaccessible, mais, au terme du processus, c’est
sa propre figure qu’il a fini par faconner. Comme dit Hermiane, a la fin de La Dispute,
« Croyez-moi, nous n’avons pas lieu de plaisanter ».

Christophe Martin
Université Paris Ouest Nanterre La Défense (CSLF, EA 1586)

46 Ibid.
13



