

#### eMotion. Pour une mobilité multi-sensorielle

Ghislaine Chabert, Marc Veyrat

#### ▶ To cite this version:

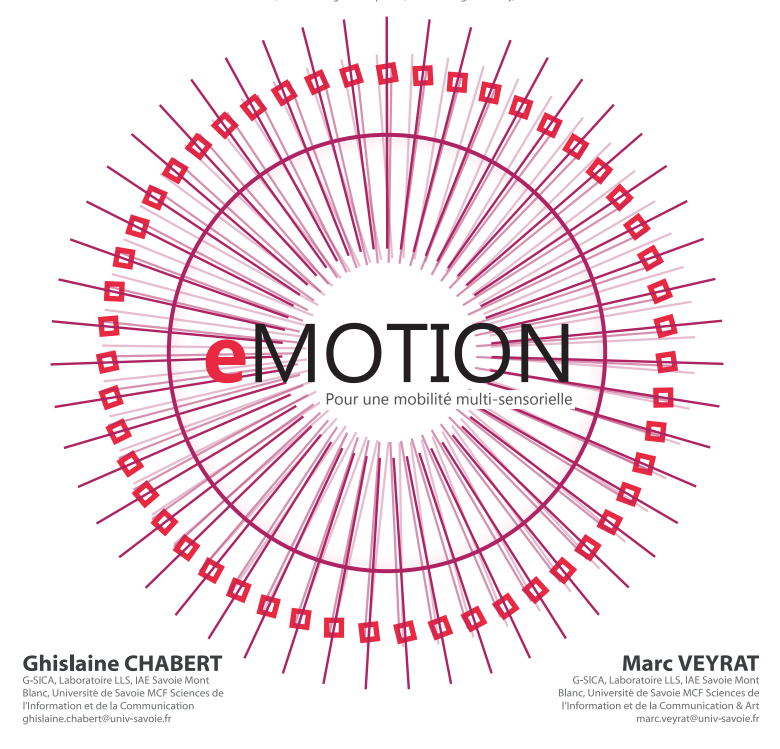
Ghislaine Chabert, Marc Veyrat. eMotion. Pour une mobilité multi-sensorielle. Imagens da Cultura/Cultura das imagens, 2012, 1, pp.95-99. hal-01948460

#### HAL Id: hal-01948460 https://hal.science/hal-01948460v1

Submitted on 7 Dec 2018

HAL is a multi-disciplinary open access archive for the deposit and dissemination of scientific research documents, whether they are published or not. The documents may come from teaching and research institutions in France or abroad, or from public or private research centers. L'archive ouverte pluridisciplinaire **HAL**, est destinée au dépôt et à la diffusion de documents scientifiques de niveau recherche, publiés ou non, émanant des établissements d'enseignement et de recherche français ou étrangers, des laboratoires publics ou privés.

Gérard Manset, Comme un lego in Bleu pétrole, Alain Bashung, CD Barclay, 2008



# **RÉSUMÉ**

Au jour du i - au jour de l'information et de l'altérité d'un Je bande passante toujours joignable - le téléphone portable, objet presque magique qui se love au creux de la main, semble être devenu une véritable prothèse numérique. La mobilité a ainsi « fini par s'imposer au plan sociétal et dans les entreprises. Elle s'immisce dans leur stratégie. Elle refonde leurs prospectives et leurs innovations » (Marzloff 2009). En effet ce gri-gri incontournable possède non seulement une technologie capable d'enregistrer, de restituer ou de transmettre une combinaison multimédia de textes, de sons, d'images fixes et de vidéo, mais nous offre enfin la possibilité aujourd'hui de naviguer de manière tactile d'une information à l'autre. Quel(s) sens les usagers donnent à ces dispositifs nomades au regard de leurs pratiques antérieures ? Quels sont les usages multimédias de l'objet ? Quelles mises en scène de soi peuvent y être associées? Le dialogue critique entre deux auteurs et deux points de vue (l'art et la communication) - confrontés et entrelacés sur les questions du corps, de l'immersion dans l'image et les écrans - sera un pas vers une réponse à ces questions. Ce regard croisé éclaire notre compréhension des pratiques contemporaines multi-écrans en proposant une définition par l'entrée du sensoriel, de l'empathique pour parcourir le téléphone mobile comme construit d'histoires, de sens entre les acteurs.

Mots clés

tdukhek

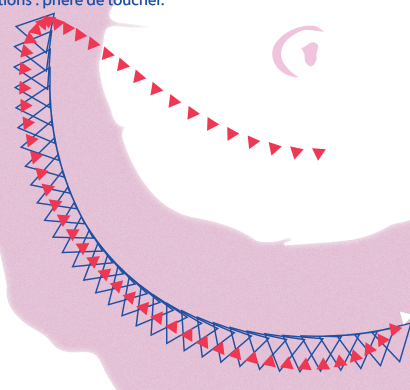
/ mlobillitë

*tigligipi*hiqing ipipintialiblig

**emotion** 

gri-gri

AXE THÉMATIQUE Pratiques numériques Marcel Duchamp conçoit la couverture du catalogue de l'exposition Le Surréalisme en 1947, organisée avec André Breton à la galerie Maeght à Paris. L'emboîtage pour l'édition de luxe est constitué d'un moulage de sein de femme posé sur un morceau de velours noir. A l'intérieur du coffret, sur une étiquette cernée d'un liseré bleu, en forme de cartel, on lit l'injonction contraire à celle que l'on voit habituellement dans les expositions: prière de toucher.



C'est une invitation à dépasser le sens de la vue, sens traditionnellement privilégié dans les arts occidentaux, au profit du toucher, plus instinctif, comme l'écran tactile du téléphone portable. Cet objet presque magique qui se love au creux de la main semble être devenu une véritable prothèse numérique. Gri-gri incontournable, il nous offre enfin la possibilité aujourd'hui de naviguer de manière intuitive d'une information à l'autre. Quel(s) sens les usagers donnent à ces dispositifs nomades au regard de leurs pratiques antérieures ? Quels sont les usages multimédias de l'objet ? Quelles mises en scène de soi peuvent y être associées? Ce papier présente quelques réponses.

# 1. L'objet « sens/cible »

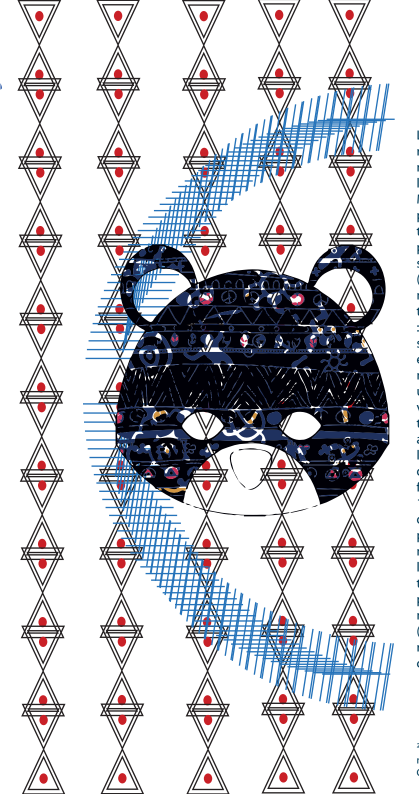
Le téléphone mobile permet de célébrer un instant donné par d'autres sous le regard de tous. Voir regarder. Car l'instant donné de la communication produit un arrêt sur image de notre immersion dans une réalité spatiale. Cet i-réel fabrique un espace interstitiel, artificiel, entre Je et Moi.



l'Autre, pendant qu'un peu de Moi s'échappe, in/visible. Au seuil d'un ailleurs. Et l'in/visible, c'est l'invisible de la communication extérieure au monde d'où Je parle, qui une fois relâché, compresse le visible tout autour de Moi.

Ainsi, lorsque Emmanuel Levinas parle d'In-visible; de cette « relation avec l'In-visible où l'invisibilité résulte, non pas de l'incapacité de la connaissance humaine, mais de l'inaptitude de la connaissance comme telle » ¹.

<sup>1</sup> Emmanuel Levinas, Le Temps et l'Autre, Éditions PUF, collection Quadrige grands textes, Paris, p.10.



L'utilisation du téléphone mobile est liée à cette volonté de rendre visible le réel par une transapparence (Virilio, 1989, 43) nécessairement temporaire qui va du Moi à Moi à travers l'Autre, une forme de réalité augmentée pour que Je regarde Moi. Condition d'acquisition d'un visible, cette opération ne peut donc s'effectuer qu'à l'aide d'un « objet-frontière » : le téléphone portable correspondant à un private joke qui permet l'émergence d'un processus collaboratif en travaillant sur plusieurs couches, selon des perspectives différentes (coincident boundaries). Cet objet affirme ainsi un Je en sujet moderne à l'aide, paradoxalement, d'une forme très ancestrale de rituel. Ce gri-gri technologique provoque un transfert : le passage possible du Je à Moi à travers l'Autre en fixant des seuils qui règlent et légitiment l'expression de soi. Le mobile est un miroir. Il implique tous nos sens pour substituer « à notre regard un monde qui s'accorde à nos désirs »<sup>2</sup>, à travers un objet fétiche où la re-connaissance se pratique par petites vagues ; où l'Autre s'affirme en tête-totem. Je i-mobile s'identifie alors à travers la fabrique d'une collection, un groupe associé à un répertoire. Ces mises en images de soi respectent le code du portrait; format qui est naturellement pratiqué dans ce mode d'interaction à distance car transposé du mode face à face, dans une sorte d'écologie « oeil à oeil » (Goffman 1961), comme chez les indiens Jivaros, réducteurs de têtes, qui avaient porté cette fascination à l'extrême. Et l'Autre n'a plus nécessairement besoin d'être vu (figuré); il est du fait même de la manipulation dans la mobilité, re-porté sur l'objet, observé, touché par cet effet magique de miniaturisation. Avec le mobile, se déroulent des rituels, recompositions presque magigues d'un espace de vie, où déambulent de nouveaux « wizards (sorciers) exerçant des actes magiques » (Moatti, 2007 : 95). Nous avons de nouveau la chance de retourner vers une pensée nomade, de réinvestir l'idée communautaire de la tribu.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jean Luc Godard, « Le cinéma, disait André Bazin, substitue à notre regard un monde qui s'accorde à notre désir, le Mépris est l'histoire de ce monde », Générique du film le Mépris, 1963.



Cette quête des perceptions du mobile et des rituels qui y sont associés oblige le chercheur à une approche multimodale (multisensorielle). L'ouverture au corps pour penser l'image et la communication mobile s'accompagne naturellement d'une approche anthropologique des usages mais aussi d'une ethnographie sensorielle (Pink 2009) et esthétique des pratiques numériques. Le corps devient ainsi le médium qui permet à la fois pour l'être humain de manifester et de communiquer des affects ainsi que de percevoir, d'intégrer et d'interpréter ceux d'autrui (Martin Juchat 2008). L'approche phénoménologique est aussi riche d'enseignement (Merleau Ponty 1964, Weissberg 1999). L'objet habite et habille l'espace du Moi en devenant un objet multi-sensoriel qui permet l'inventaire de tous les signes d'une manifestation d'autrui... Et dans ce rôle le toucher est magique, allant de sa chaude vibration contre Moi à l'index en retour qui pointe, effleure les diverses informations.





L'espace de l'écran joue également un rôle dans cette perception car les pratiques doivent être pensées dans l'interrelation entre trois espaces différents :

# L'ESPACE E

réel et incorporé rapporté et imaginé

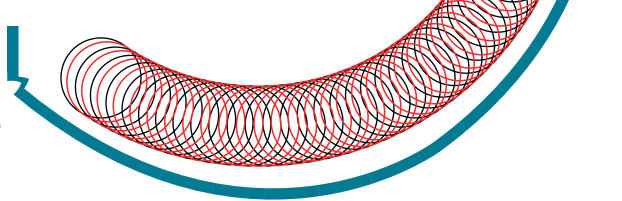
eMOTION et écranisé

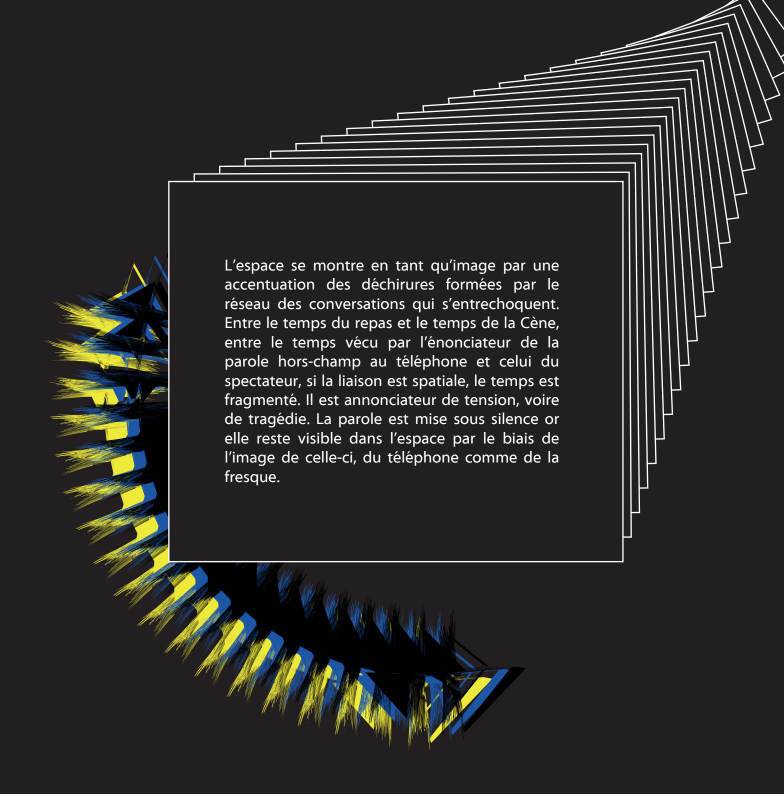
Avec le téléphone mobile, Je signe triplement l'espace et l'écran devient ainsi un lieu frontière, élastique, entre réel et virtuel. Pour associer cette idée à celles d'Emmanuel Levinas, Je crée en téléphonant un espace de détente : un sas in/visible, un entre-deux ouaté entre l'espace visible et invisible, entre public et privé. Cet espace interMade détermine ce que Bernhard Rieder nomme une « membrane numérique »<sup>3</sup> (2008).

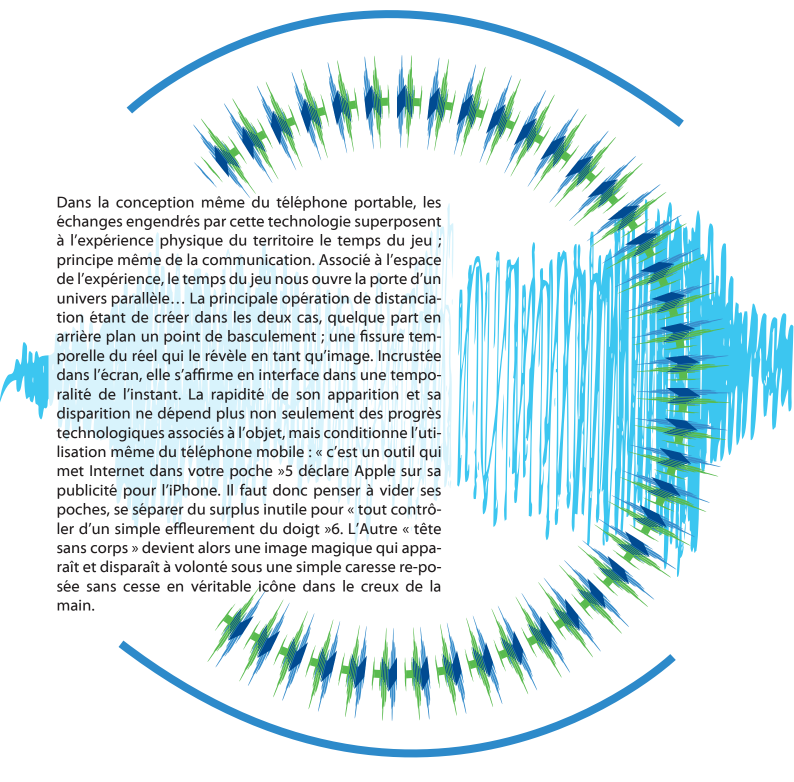
Chaque interMade fabrique un nécessaire entre deux pour faire exister la communication dans la mécanique d'un transfert : la maintenir à portée de la main tout en la mettant à distance du sujet. Système d'attraction/répulsion, il oblige celui-ci alors à se positionner, donc reconsidérer et a fortiori lire le système qui lui permet de communiquer, pour proposer en échange de nouveaux liens.

3 « Dans un environnement technique, les membranes sont faites d'une matière technique, c'est-à-dire des formes et fonctions qui servent aussi bien à aller vers les autres qu'à s'isoler d'eux ». Réflexions à partir de l'œuvre de Peter Sloterdijk, Sphères I-III, Hachette Littératures.

Paris, 2003-2005.







Si « le lieu fait lien » (Brochot, Soudière, 2010 : se voir vivre, de se juger, de voir et écouter les 6), il dit l'endroit par sa temporalité. L'effet de diautres mais il révèle aussi de nombreux désirs latation ou d'accélération du temps ne trompe insoupconnés, se voir et s'écouter soi même car pas à travers l'écran. Le portable comme le ciné- le spectateur rapporte à lui les images de l'écran. ma permet au « spectateur » de se raconter, de

Avec l'utilisation d'un téléphone portable en public, plusieurs temporalités se superposent. Et, à l'image du paradoxe de Zénon, ajouter ces différentes fragmentations temporelles que nous pouvons observer ne nous permet guère de reconstituer la progression du temps réel.

### 3. LE TEMPS MIS A L'EPREUVE

Ainsi « la découverte du peu de réa lité de la réalité, associé à l'invention d'autres réalités » (Lyotard, 1986, 25) La peinture de Léonard de Vinci, « La Cène »4, elle-même travelling d'un en semble de conversations particulières, pourrait peut-être nous faire com prendre en image ce qui se trame avec

le téléphone portable : la fresque impose le rôle d'une extension virtuelle d'un moment précis, une time line symbolique du partage du pain associé au repas des moines où ceux-ci ont continuellement sous les yeux ce qu'ils touchent des doigts ; l'image d'un partage de(s) corps. Les spectateurs ont le

choix de s'accrocher à plusieurs discours séquencés de l'autre côté de cette table symbolisant - comme le téléphone portable- tout à la fois l'appartenance à un réseau et la pluralité de cette arborescence @~temporelle.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> De Vinci Léonard, La Cène, fresque à la détrempe et à l'huile (tempera grassa), 460 x 880 cm, entre 1494 et 1498, réfectoire du couvent dominicain de Santa Maria delle Grazie, Milan.

## **BIBLIOGRAPHIE**

Brochot A, de la Soudière M, Pourquoi le lieu?, in Communications n°87, Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales, Centre Edgar Morin, 2010, p.5-16. Chabert G, Bouillot D., Du réel au virtuel : la place de l'oeuvre numérique dans un espace d'exposition, in Culture et Musées n°15, juin 2010, p.117-135. De Certeau M, L'invention du quotidien, Folio essais, Gallimard, Paris, 1994. Goffman E, Les rites d'interaction. Le Sens commun, Ed de Minuit, 1974, Traduit de Interaction Ritual: Essays on Face-to-Face Behavior, Anchor Books, 1967, p.230. Hall E.T, La dimension cachée, Éditions Points essais, 1971, p.254. Lyotard J.F, Le postmoderne expliqué aux enfants, Galilée, Paris, 1986. Martin Juchat F, Le corps et les médias, La chair éprouvée par les médias et les espaces sociaux, Éditions De Boeck, Culture et Communication, 2008, p.150. Marzloff B, Le 5ème écran, les médias urbains dans la ville 2.0, Éd. Fyp, La fabrique des possibles, 2009, p.87. Merleau-Ponty M, 1964, L'oeil et l'esprit, Éditions Gallimard, 1964, p.93. Moatti M, Nouveaux habits pour vieilles cérémonies, Médiamorphoses 2007, 19, p.92-99. Pink S, Doing Sensory Ethnography, Sage, 2009. Rieder B, Membranes numériques: des réseaux aux écumes, séminaire PHITECO, UTC de Compiègne, 29/01/08. Tisseron S, L'empathie au coeur du jeu social, vivre ensemble ou mourir, Albin Michel, 2010. Weissberg J.L, Présences à distance-déplacement virtuel et réseaux numériques, L'harmattan, Coll Communication et civilisation, Paris, 1999, p.301 Virilio P, Esthétique de la disparition,

Éditions Galilée, collection Biblio/essais, Paris, 1989.

