N
N

N

HAL

open science

Une reconnaissance paradoxale: ethnicité et

participation dans les politiques de la ville

Milena Doytcheva

» To cite this version:

Milena Doytcheva. Une reconnaissance paradoxale: ethnicité et participation dans les politiques de
la ville. Penser les questions sociales et culturelles contemporaines: quels enjeux pour l'intervention

sociale 7 , 2010. hal-01493606

HAL Id: hal-01493606
https://hal.science/hal-01493606v1
Submitted on 21 Mar 2017

HAL is a multi-disciplinary open access
archive for the deposit and dissemination of sci-
entific research documents, whether they are pub-
lished or not. The documents may come from
teaching and research institutions in France or
abroad, or from public or private research centers.

L’archive ouverte pluridisciplinaire HAL, est
destinée au dépot et a la diffusion de documents
scientifiques de niveau recherche, publiés ou non,
émanant des établissements d’enseignement et de
recherche francais ou étrangers, des laboratoires
publics ou privés.


https://hal.science/hal-01493606v1
https://hal.archives-ouvertes.fr

Une reconnaissance paradoxale : ethnicité et participation dans les politiques de la ville

Milena DOYTCHEVA'

Dans les comparaisons internationales, la France est souvent étudiée comme 1’exemple d’une
position politique assimilationniste fondée sur une conception républicaine de la citoyenneté
qui nie et invisibilise les identifications et attaches particulieres. Pourtant, si la rhétorique
politique contre « les particularismes » est ici forte, des préoccupations qui informent ailleurs
les politiques dites de reconnaissance du pluralisme et des questions minoritaires® sont
observables également en France et peut-étre tendent-elles a se développer ces derniéres
années : on peut mentionner ici les préoccupations nouvelles qui visent a « promouvoir la
diversité » dans le champ économique et politique, dans les médias ou la fonction publique et
qui font suite a la reconnaissance, toute récente, de I’existence et de la prégnance des
discriminations raciales et de la nécessité de les combattre ; les formes de discrimination
positive, qui tout en demeurant controversées, se développent comme a travers I’exemple des
politiques en faveur de la parité ou celles en direction de quartiers et de territoires urbains dits
« sensibles ». Ce texte propose de s’intéresser plus particulierement & un ensemble singulier
de pratiques que constitue le soutien public aux organisations ethniques des migrants et de
leurs descendants pour questionner les formes pratiques et symboliques qui s’en dégagent de
prise en charge et de régulation publique de I’ethnicité.

Le soutien aux organisations des migrants et de leurs descendants ne fait pas 1’objet d’une
politique spécifique en France. Depuis la réintégration des associations d’étrangers dans le
droit commun de la loi de 1901 en 1981, il a été d’abord et essenticllement le fait du FAS
(Fonds d’action sociale pour les travailleurs immigrés et leurs familles) pour qui le recours
aux associations comme relais d’intervention est une pratique historique’. Avec le
développement au cours des années 1980 de politiques sociales dites de proximité, et avec les
convergences sémantiques, institutionnelles et politiques de plus en plus poussées, au cours
de cette décennie et la suivante, entre immigration et quartiers « en difficulté », politique
d’intégration et politiques de la ville (Doytcheva, 2007), le financement public aux
associations des migrants a trouvé des relais nouveaux, notamment locaux. Comme nous
essayerons de le montrer dans ce texte, il s’est aussi redéployé dans un cadre rénové de
signification et de légitimité qu’est 1’appel lancé par les pouvoirs publics a « la participation
des habitants ».

! Publié¢ dans : Milena Doytcheva, « Une reconnaissance paradoxale : ethnicité et participation dans les politiques de la
ville », in M. Boucher (Ed), Penser les questions sociales et culturelles contemporaines : quels enjeux pour l'intervention
sociale ? Paris, L’Harmattan, coll. Recherche et transformation sociale, 2010.

% Le terme méme de minorité est récusé comme n’ayant pas de fondement sociologique. Nous le reprenons dans un
sens précisément sociologique pour désigner non pas une minorité statistique, mais un groupe ou un ensemble d’individus
qui en raison de caractéristiques particuliéres se trouvent « minorés » ou « minorisés », c'est-a-dire sujets a des traitements
défavorables, tant sur le plan symbolique et politique que sur celui matériel de la distribution des richesses et de I’acces aux
bien sociaux. Nous référons la notion de reconnaissance aux perspectives théoriques développées par des auteurs comme C.
Taylor ou N. Fraser qui, sous des angles différents, interrogent les manieres dont les problématiques minoritaires et
identitaires invitent a repenser les principes d’égalité et de justice sociale (Taylor, 1994 ; Fraser, 2005).

En 1959, un an aprés sa création, le FAS finance quelques 28 organismes (organismes parapublics, ceuvres privées,
associations). L ¢élargissement de son action a I’ensemble de la population étrangere en 1964 entraine la multiplication des
crédits ainsi que des organismes financés: 112 en 1966, 180 en 1972, plus de 300 en 1975. En 1983, un an aprés sa
régionalisation, le FAS finance plus de 850 organismes ; ils sont 3500 en 1990, puis a la faveur de son I’engagement dans les
politiques de la ville, 5 000 en 1995, 7 000 en 2000 cf. Sophie Josset, Le FAS : 1958-1998. 40 ans d’histoire au service de
lintégration, rapport de stage, FAS, Service de documentation, 1998.



Le développement de politiques territoriales, dans le sillage de la décentralisation politique,
marque en effet en France une recomposition importante de 1’action publique. Selon les
travaux emblématiques de la Commission Nationale de Développement Social des Quartiers,
au début des années 1980, dans un contexte marqué par « la nouvelle question sociale » qui
est celle de ’élargissement et de la transformation des populations exclues®, la « solidarité »
ne doit plus étre comprise comme une « assistance a la fois aliénante et coliteuse », mais
comme le « soutien apporté a la remobilisation collective » (Dubedout, 1983). Les nouvelles
politiques qui voient le jour dans ce contexte fonctionnent « a I’'implication » des citoyens et
des habitants (Donzelot, Estebe, 1994)°. Les individus bénéficiaires de ’action sociale sont
désormais appelés a se « prendre en charge », a devenir « les acteurs » de leur insertion ou, a
tout le moins, a « créer du lien social » vu comme un bien rare qu’il s’agit de cultiver et de
produire®. Aux confluents de ces recompositions locales de ’action sociale, 1’ethnicité est
devenue, selon I’hypothése que nous aimerions explorer ici, un levier d’action collective et de
« participation » dont les institutions sont amenées a se saisir. En effet, du moment ou on en
appelle a la « mobilisation collective », comment préjuger des bases sur lesquelles elle est
possible ? Avec le développement des politiques de développement social des quartiers puis
des politiques de la ville, un champ de mobilisation et d’intervention est proposé aux
habitants des quartiers populaires dont les populations nombreuses des migrants et de leurs
descendants, cependant que la libéralisation du droit d’association en 1981 et I’association du
FAS a ces politiques, ainsi que la focalisation croissante du débat public sur des questions
liées a I’immigration, convergent pour faire du « territoire », en la figure plus particuliérement
des « quartiers sensibles », un outil privilégi¢ de gestion de I’ethnicité, tant aux yeux des
pouvoirs que de I’opinion publics.

Nous aimerions examiner dans ce texte les formes symboliques et pratiques de gestion et de
prise en charge de I’ethnicité qui informent les relations nouées ainsi sur la scéne locale entre
¢lus, professionnels, sociaux, techniciens des politiques urbaines et les associations locales
volontaires des migrants et de leurs descendants’. Nous essayerons de montrer plus
particulierement, comment le développement social urbain (DSU) — qui sera ici notre entrée
privilégiée sans bien entendu qu’elle puisse épuiser la question d’une gestion locale et
municipale de I'immigration et de I’ethnicité - a pu conduire a populariser auprés de ses
« partenaires » (municipalités, travailleurs sociaux), la relation a ce type d’acteurs. Mais
comment aussi ce dialogue ou intérét institutionnel pour les mobilisations spécifiques des
migrants se révele ambivalent, marqué par un double ancrage social et local qui tend a
subordonner I’ethnicit¢ a des principes d’intervention hétéronomes et des valeurs
« 1égitimes » comme la Culture, la paix sociale, le lien social®.

4 Voir par exemple les travaux de Robert Castel qui analyse sur ce point I’apparition et la démultiplication de

nouvelles catégories d’ « exclus », qui sont désormais des catégories « aptes » et non plus « inaptes » au travail (Castel,

1995).
5 Pour une vue d’ensemble des transformations idéologiques et sociales qui affectent a cette époque les

« démocraties libérales », on se reportera a Kymlicka Will, Wayne Norman, « The return of citizen », Ethics, 1994.

Voir notamment Esprit, « A quoi sert le travail social », Mars-Avril, 1998.

Les notions d’ethnique et d’ethnicité sont entendues ici, selon ’approche fondatrice de M. Weber, en référence a la

croyance en une ascendance commune qu’elle soit fondée sur une origine nationale ou régionale, une « culture », une religion

ou un phénotype. Pour une approche contemporaine des perspectives relationnelles et constructivistes de 1’ethnicité, voir

notamment Martiniello M., L ’ethnicité dans les sciences sociales, Paris, PUF, 1995 ; Poutignat P., Streiff-Fenart J., Théories

de l'ethnicité, Paris, PUF, 1995.

Ces développements s’appuient sur une enquéte conduite entre 1998 et 2001 dans deux villes de la région
parisienne—Garges-les-Gonesse dans le département du Val-d’Oise (95) et Vitry-sur-Seine dans le Val-de-Marne (94) —
auprés d’associations, de professionnels sociaux, d’agents municipaux et d’¢lus. Une trentaine d’associations ont été
notamment rencontrées dans les deux villes.

7



De la relation instrumentale a I’aide publique comme moyen

Les politiques de la ville sont, au début des années 2000, des politiques presque enti¢rement
faites par des associations : on en compte 15 000 qui, entre 1994 et 2000, ont contribué a leurs
programmes. D’apres le rapport Sandrier consacré a la question, a la méme époque, prés de
7 200 associations sont soutenues chaque année pour environ 13 000 projets, captant ainsi les
trois-quarts des crédits spécifiques de 1’Etat au fonctionnement des contrats de ville. Les
associations d’habitants dites encore « associations de quartier », comptent pour environ 53%
de ces effectifs. « Fortement dépendantes des crédits de la politique de la ville, car peu
financées par ailleurs », elles regoivent 16 % des financements versés, soit une aide globale
annuelle comprise entre 24 000 et 120 000 francs (Sandrier, 2001). Identifiées par de
nombreux rapports, les associations de migrants et de descendants en font partie, sans qu’on
puisse cependant en préciser la proportion exacte.

L’absence de données quantitatives sur la question est a rapporter d’abord aux principes
républicains évoqués de la « cécité aux origines ». Au-dela ou en-dega, elle se loge dans la
difficulté pratique de nommer ces acteurs. En effet, les catégories d’ethnique ou d’ethnicité ne
sont pas retenues pour les qualifier, tant elles peuvent apparaitre comme « antinomiques » aux
principes de I’engagement citoyen dont la pratique associative est vue aujourd’hui comme une
des expressions privilégiées (Barthélémy, 2000). Les expressions « associations nées de
I’immigration » (ANI) ou « associations issues de I’immigration » ont été un temps utilisées
pour les désigner. Au regard de [I’enquéte, c’est [’appellation d’« associations
communautaires » qui semblait le plus largement usitée, le terme communautaire étant ici et
jusqu’a un certain point en affinité avec la problématique du développement local et de la
« participation des habitants ». Des connotations négatives continuent pourtant a lui étre
attachées comme 1’indiquent, entre autres, les travaux d’un groupe constitué¢ en 2000 au sein
du FAS pour traiter de cette question, percue comme « une difficulté » qui « géne 1’obtention
des financements »°.

Une premicre logique de recours de la part des institutions — ¢élus et techniciens - a ces
organisations réside dans ce que nous pourrions qualifier de « relation instrumentale ». Tout
en tenant compte de la volonté des associations de se mobiliser dans «la lutte contre
I’exclusion » (cf. point 3 ci-infra), les professionnels choisissent de les valoriser non pas pour
ce qu’elles font, mais pour une qualité en quelque sorte intrinséque qui est leur proximite a
I’égard de « populations en difficulté ». Pour les professionnels, le premier intérét des
associations des migrants réside dans le fait de « foucher - selon 1’expression consacrée - des
populations intéressantes » au regard des objectifs des politiques sociales. Selon les
orientations stratégiques du FAS au début des années 2000 : « une fagon de résoudre les
difficultés de définition des publics résiderait dans le pari fait sur le dynamisme local des
intéressés : 1la ou une association méme de fait se crée, se donnant pour but d’agir pour
I’intégration, 1a serait le public » (FAS, 1999-2001 : 15). Ces associations deviennent ainsi
des relais d’une action publique « en difficulté de publics », c'est-a-dire en direction de
catégories de bénéficiaires qu’elle ne peut pas définir ou ne souhaite pas figer.

o Les administrateurs préconisent notamment [’appellation d’« associations a base communautaire ». Certains

auteurs évaluent a plus de 1 000 « les associations issues de I’immigration » soutenues par le Fonds au début des années 1990
pour un total de 3500 organismes financés cf. Albano Cordeiro (1994).



A Garges-lés-Gonesse, « Enfants de France, Cultures du monde », une association créée par
des travailleurs sociaux, spécialisée dans la médiation qui propose notamment un
« accompagnement psychologique des familles migrantes et de leurs enfants », illustre cette
démarche. Avec un centre social de quartier, I’association est a l’origine du « Groupe
interculturel des peéres », rencontre animée par un psychologue ou « les peres de spheres
culturelles différentes viennent partager ce que c’est que d’étre pere dans la migration ».
Pour mettre en place ce projet, les professionnels commencent par rencontrer « les
associations communautaires » dont les coordonnées leur sont transmises par la ville. Pour la
responsable d’EFCM, ancienne conseillére technique a la DDASS, se tourner vers ces
associations, c’est « la stratégie la plus économique pour toucher les migrants ».

Au fil des actions, ce rdle de « contact » ou de « relais » peut prendre de I’importance au point
de transformer les associations en sorte de référents vis-a-vis de leurs compatriotes. C’est
I’exemple de « I’Interafricaine » de Goussainville qui nous est rapporté par un agent de
développement social intervenant dans le Val-d’Oise :

« Une association vraiment reconnue dont j’ai fait [’expérience c’est I’Interafricaine a
Goussainville. Des qu’il y a un probleme avec la communauté d’Afrique Noire on les
appelle au secours. Ils sont devenus une association-relais entre la communauté
africaine et les institutions : [’école, les bailleurs... A Goussainville, si tu veux
intervenir aupres de la population d’Afrique Noire, tu passes forcément par eux. lls ne
font pas simplement de la médiation culturelle, mais développent beaucoup de projets :
des activités pour les jeunes, du soutien scolaire, des goiiters etc... Ils sont partout, dans
les réseaux, parmi les administrateurs du centre social..., et ont le souci vraiment de
développement social du quartier. » (agent de développement social).

L’enquéte a permis de mettre en évidence le rdle joué par les politiques de la ville dans le
développement et la légitimation de ces pratiques, a Garges plus particulicrement, ou le
recours aux « médiations des associations communautaires » était inscrit dans le programme
du Contrat de ville. Evoquons, pour illustrer ces propos, I’exemple de ’association « Garges
Tamoul Welfare ». L’association se crée en 1992 suite a des problémes de vol et d’agression
dont sont victimes des travailleurs tamouls. Son premier objectif est « la sécurité », mais au fil
du temps et des échanges avec les institutions locales, elle est amenée a « s’ouvrir » a d’autres
actions en direction de la population tamoule : accompagnement administratif, sorties
familiales, cours de francgais pour les adultes, cours de tamoul et soutien scolaire pour les
enfants sont mis en place a I’initiative du président qui, a titre personnel, fait un travail d’aide
aux familles : « C’est un monsieur qui ne parle pas forcément bien le francais mais qui
s implique, va dans les réunions d’associations... et c’est important parce qu’il y a du monde
derriere lui | » (responsable d’une grande association gargeoise).

« Garges Tamoul Welfare » bénéficie d’une aide « ordinaire » du FAS'". Elle est, dit-on, bien
vue par la municipalité RPR (UMP) en place. La candidature de 1’association au soutien du
contrat de ville pour les activités de soutien scolaire et des sorties familiales va toutefois
soulever des interrogations, comme en témoigne cet extrait d’entretien mené avec un des
professionnels en charge de cette politique :

10 . . } oy . . .
Depuis 1994, deux procédures de financement sont proposées aux associations. La premiére dite « ordinaire »

permet d’obtenir des aides au titre des objectifs propres de 1’établissement. La deuxiéme sert & allouer des financements aux
associations ceuvrant dans le cadre des politiques de la ville.



« Quand l’association tamoule est venue nous voir pour la premiere fois, ils voulaient
faire du soutien scolaire pour les enfants tamouls avec un professeur tamoul
(étonnement). Nous ne pouvons pas encourager une action qui se passe dans une seule
communauté. Apres avoir longuement discuté avec eux, l’arrangement que nous avons
trouvé pour aider les activités de soutien scolaire revenait a ce que l’association soit
par ailleurs dans une posture d’ouverture, qu’ils soient partenaires. Je pense que pour
eux c’était un effort a faire... quand ils arrivent en France les migrants se regroupent
d’abord entre eux pour, dans un deuxieme temps, s ‘ouvrir a la société frangaise. »

Les professionnels demandent a I’association de « s ouvrir aux partenaires » : pour le projet
de soutien scolaire, une association d’habitants des plus importantes dans la ville lui préte ses
locaux. Avec le centre social de la CAF, un suivi spécifique des familles tamoules sera mis en
place, des places seront réservées pour les enfants en soutien scolaire, des sorties familiales
seront organisées conjointement par le centre social et 1’association. Cette posture est
favorablement accueillie : « L association Tamoul a fait des efforts. Ils font des activités entre
eux - le soutien scolaire c’est pour les enfants tamouls - mais essayent aussi de sortir de leur
communauté ; l’association a travaillé avec le centre social, avec [’école. C’est un effort
d’ouverture, d’intégration. » -note de manicre positive le chef de projet.

Le soutien a cette association continue néanmoins a susciter des réticences parmi les
professionnels et notamment ceux qui sont moins impliqués dans les réseaux locaux du
développement social. C’est ce qu’illustre la discussion suivante entre trois travailleurs
sociaux. Alors que le partage des locaux avec 1’autre association gargeoise s’est terminé par
des «incidents », le centre social de la CAF a accepté d’accueillir 1’association sur sa
demande. C’est ainsi que 1’association fait des cours de soutien scolaire pour les enfants
tamouls en tamoul, tous les samedis matin, dans les locaux du centre :

Directrice du centre social : « Les Tamouls font du soutien scolaire chez nous parce
qu’ils ont pris un créneau qui nous convient -le samedi matin. Monsieur M. touche sa
population, c’est clair, des enfants Tamouls. C’est un fonctionnement communautaire
oui, mais avec des soucis d’ouverture, ah oui, completement. Avant ils partageaient une
salle avec une autre association pour le soutien scolaire, mais apparemment il y a eu
des incidents, des difficultés qui font qu’ils ont du mal a cohabiter. »

Agent de développement social : « L’explication que j’ai eue par la responsable de
cette association, c’est qu effectivement ils ont un fonctionnement trop communautaire.
Au début quand ils les ont accueillis c’était vraiment pour travailler ensemble et la il
s’avere qu’il [le président] s’ occupait vraiment de sa communauté dans un petit coin
bien preécis... ils avaient du mal a établir des rapports. »

Directrice du centre social : « C’est vrai que nous aussi, c’est le constat qu’on fait par
rapport a cette activité-la. Le fait qu’elle se passe le samedi, on n’a pas de présence ici,
on n’est pas en mesure de verifier. Je suis allée a plusieurs reprises, c’est vrai que ce
sont des enfants d’origine tamoule avec un professeur tamoul. »

Travailleuse familiale : « Et de toute facon c’est un peu son souhait puisqu’il veut
parler aux enfants en tamoul pour mieux se faire comprendre. »

Agent de développement social : « Oui, il y avait ¢a aussi puisque le soutien scolaire se
faisait en tamoul | »

Directrice du centre social : « En tamoul, non, non, c’est un mélange. Mais quand il y a
difficulté par rapport au langage, ils utilisent la langue que comprennent les enfants.
De toute fagon quand il a fait la demande d’une salle pour le soutien scolaire, bon... il
avait ’accord quand méme... des financements par le contrat de ville. S’ils ont un



financement c’est qu’il y a une reconnaissance quelque part. S’ils ont un financement,
ils ont une reconnaissance. »

Comme le montrent ces extraits, soutenir une association pour qu’elle puisse mener des
actions aupres de « sa communauté » ne constitue pas aux yeux des travailleurs sociaux une
approche « canonique ». A 1’heure actuelle, ce type de projets semble fonctionner et étre
vécus dans la pratique professionnelle essentiellement sur le mode de la dérogation,
qu’illustre parfaitement ici le théme du samedi matin. Pour les professionnels du
développement social urbain, il s’agit-la en revanche d’un « pari a relever ». Le caractere
revendiqué d’expérimentation et d’« exceptionnalité » de leur démarche, leur confére des
espaces d’action et d’innovation ; I’appel a la participation des habitants étaye et 1égitime ces
pratiques. Les études et bilans produits par le FAS avant 1993 font le constat de la difficulté a
faire prendre en compte par les institutions « les actions en direction d’un public immigré,
surtout lorsqu’elles sont portées par des associations communautaires » (FAS, 1994)''. En
2000, une génération de contrats de ville plus tard, des études commanditées par
I’établissement montrent que ses crédits représentent en moyenne 5 % des budgets des
associations financées, le complément venant essentiellement des municipalités et de la
politique de la ville (Blanc, 2000 ; Murat, 2000). Par ailleurs, sur la période 1995-2000, les ¥4
des crédits régionaux du FAS sont consacrés aux territoires inscrits en politique de la ville
(Doytcheva, 2007).

Les entretiens réalisés avec les chefs de projet ont permis de mieux éclairer leur logique
d’intervention. Pour les professionnels rencontrés, les aides apportées aux associations
n’étaient pas seulement la contrepartie d’une action utile pour la collectivité, mais aussi un
« moyen pour l’intégration ». Dans la mesure notamment ou la demande de subventions était
vue comme devant permettre d’enclencher un parcours d’intégration dans la société
francaise :

« Notre démarche est celle du développement social urbain. Nous sommes la pour sortir
les quartiers de I’exclusion. Notre objectif est d’ouvrir ; se retrouver entre soi, c’est un
obstacle. Nous aidons les associations financiérement, mais attendons en contrepartie
une démarche d’ouverture vers le quartier et aux autres catégories d’habitants. » (chef
de projet)

« Il faut soutenir les communautés pour avoir en leur sein des contacts. Dans un
premier temps, nous les soutenons et dans un deuxieme temps nous faisons en sorte
qu’elles s’ouvrent. S’ils demandent des subventions publiques, nous demandons la
transparence : s’ouvrir, travailler en réseau. ... Les subventions publiques ne sont pas
un di. On ne veut pas d’'un rapport marchand, mais il y a tout de méme une
contrepartie symbolique qui est de tacher de s ’ouvrir a la société frangaise. » (chef de

projet)

1 Voir aussi Sonia Fayman, Micheline Keil, 1993 : « Il existe ainsi de fait sinon de droit, un « réseau FAS »

d’associations qui tirent de cette source leurs principaux moyens financiers et auxquelles d’autres subsides ne sont accordés
qu’avec la plus grande parcimonie ». En 1995, une année apres le démarrage des premiers contrats de ville auxquels il est
associé, le FAS enregistre une progression sans précédent du nombre d’associations qui le sollicitent (+ 30 % en un an). Le
nombre d’organismes financés croit également dans des proportions plus fortes : on en dénombre plus de 7 000 en 2000
contre 5 000 en 1995.



En matic¢re d’immigration, I’administration a trés tot adopté en France une attitude originale :
plutét que de se développer elle-méme, elle a opté pour une multitude d’actions médiates
permettant & ’Etat de jouer un role déterminant sans avoir a définir une politique sur le long
terme qui l'impliquerait ouvertement (Viet, 1998). D’aprés le directeur du FAS, les
associations sont confrontées aujourd’hui a une « commande publique clandestine » qui vise
clairement a les « structurer sur le champ de 1’intégration'> ». Le soutien public a leur égard
est contingent des actions mises en place - elles ne sont financées que dans la mesure ou leurs
objectifs sont en adéquation avec les programmes de 1’Etat. Mais, a la lumiére de I’enquéte,
ces rapports, lorsqu’ils engagent notamment les associations de migrants, semblent aller au-
dela de la dimension instrumentale : les associations sont soutenues non seulement en raison
des actions qu’elles ménent mais aussi et peut-étre surtout pour devenir différentes. Tel est
notamment le sens de la demande « d’ouverture » qui leur est adressée par les institutions et
qui les constitue en, a la fois, objets et sujets de I’action publique.

Une injonction paradoxale : I’ethnique au service de ’intégration

La permanence de ces visées institutionnelles qu’on peut qualifier d’assimilationnistes est,
comme je le suggérais plus haut, jusqu’a un certain point, occultée par le recours rhétorique a
la notion de participation qui permet de renouveler, a l'intérieur méme de la vision
républicaine, la relation entre identité particuliére et vivre-ensemble. Cependant a regarder de
pres, ce cadre de « visibilit¢ autorisée » (Milliot, 2000), tracé par les principes de la
participation est celui d’une subordination de I’ethnicité, mobilisée, mise au service de valeurs
« légitimes », comme la promotion de la Culture, la paix sociale, le lien social.

Tout d’abord «le travail identitaire », pour reprendre I’expression d’une des personnes
interrogées, que menent les associations, ne fait pas ou ne devrait pas faire directement, selon
les professionnels, 1’objet des politiques urbaines. Comme 1’explique un chef de projet :

« 1l est logique que les populations étrangeres en France essaient de préserver leur
identité, de transmettre leurs traditions comme le feraient les Frangais a |’étranger.
C’est un travail identitaire qui est normal et je n’ai pas d’état d’ame par rapport a ¢a...
Le travail sur l'identite des communautés c’est bien [mais ce n’est pas [’objet du
contrat de ville, on ne donnera pas des subventions pour des cours d’arabe, par
exemple]. Le contrat de ville est la pour lutter contre les exclusions, pour
l’intégration... c’est tout un état d’esprit. »

Néanmoins, retranscrite, cette phrase géne' et c’est la notion d’intégration qui est 1’objet
premier des critiques :

« La formulation me géne parce que ce n’est pas si clair que ¢a... justement, il y a
débat sur ces questions, ce n’est pas tranché au niveau politique, ni politique de la
ville... Le travail sur l’identité peut faire [’objet du Contrat de ville si ¢a ouvre : savoir
qui on est, d’ou on vient pour mieux participer a la société frangaise, établir une espece
de passerelle... Des passerelles, cela veut dire qu’il y ait toujours un aller-retour entre
leurs préoccupations et celles de la société frangaise, une ouverture, de la

12 . . . . , L
Intervention d’Olivier Rousselle, directeur du FAS au colloque organisé par I’ADRI sur les associations issues de

I’immigration, le 24 avril 2000 a Paris
Les entretiens avec certains professionnels ont été reconstitués a partir de notes. Dans ces cas, comme ici, le texte a
été soumis a nouveau aux personnes rencontrées pour étre commenté.

7 7



communication... Cela dépend comment s’est fait. Le terme d’intégration est connoté, il
évoque [’assimilation, c’est-a-dire ne pas fonctionner en autarcie. Car si I’assimilation
signifie d’oublier completement sa culture, l’intégration veut dire adopter la culture du
nouveau pays. Et nous, on ne leur demande pas de le faire. Je pense qu’au contraire, la
notion de reconnaissance peut étre intéressante pour nous [...] On ne financera pas des
cours de Coran mais des cours de langue maternelle pourquoi pas, ¢a peut étre
intéressant. » (chef de projet)

Comme le montre cet extrait d’entretien, c’est la métaphore des passerelles qui est le plus
souvent évoquée dans les discours professionnels pour étayer leur approche de 1’ethnicité.
« Etablir des passerelles », ¢’est, pour reprendre les propos de la personne citée, « savoir qui
on est d’ou on vient pour mieux participer a la société frangaise ». C’est essayer de joindre les
deux termes d’une équation problématique entre identités particuliéres et vivre-ensemble. La
« solution » républicaine classique est basée sur leur déliaison voire I’opposition : « Au privé,
la diversité des cultures, la liberté¢ des attachements ou des fidélités particulieres, religieuses
ou historiques [...]. Au public, I'unité des pratiques et des instruments de la vie commune,
politiquement organisés autour de la citoyenneté » (Schnapper, 2000). Les « passerelles »
tentent aujourd’hui une mise en relation: I’identité¢ particuliére, la valorisation d’un
patrimoine historique et culturel doivent permettre une insertion plus harmonieuse dans la
société frangaise.

Mais dans la recherche d’une nouvelle équation entre identité particuliére et vivre-ensemble
qu’illustrent ces propos et les observations recueillies dans I’enquéte, la mise en relation ne
signifie pas 1’équivalence. La cohésion sociale, I’intégration demeurent les objectifs essentiels
de I’action publique, tandis que 1’identité se voit réserver le role de moyen pour y parvenir :
c’est une « identité-instrument » ou « identité-réponse ». Ainsi se dessinent les contours d’une
injonction paradoxale portée par D’institution qui est celle de « I’ethnique au service de
I’intégration » : I’identité au nom de la participation, la mobilisation ethnique comme source
de « lien social », la participation comme facteur d’intégration. « L ‘identité au service de la
participation ? - oui si vous voulez, méme si je ne le dirais pas en ces termes » - réagit une
des personnes rencontrées.

En référence a cette équation, il est possible de dégager au regard des données de I’enquéte,
différents types de mobilisation et d’action associative, différentes « figures de D’altérité »,
auxquels correspondent aussi des stratégies différenciées d’intervention et de prise en compte
institutionnelle (Doytcheva, 2007). Ainsi, un premier type de rapport a I’ethnicité consiste a la
dissocier du politique et du public et a la confiner a une sphére « privée », comme le suggerent les
principes républicains. Cette forme de « gestion de I’ethnicité », au regard des données de
I’enquéte, demeure massive et organise un grand nombre de pratiques dont notamment celles qui
sont percues comme les plus légitimes. Mais ce cadre républicain est aussi, de manicre notoire,
renégoci€, « aménagé », peut-étre au point d’étre déstabilisé. En effet, d’une part, «’offre
institutionnelle de participation » (Doytcheva, 2007) finit par interpeller des associations qui ne se
donnent pas au départ des objectifs d’action publique, les poussant a reformuler les projets de
convivialité communautaire en termes de « service rendu aux habitants ». D’autre part, c’est a une
tendance a Iethnicisation que sont confrontées nombre d’associations de quartier. Alors qu’elles
se définissent comme « laiques et républicaines », on n’y voit que trop « un groupe de petits
Marocains ». Le fait que ces associations créées majoritairement par des jeunes « Beurs » forment
aujourd’hui une vitrine de 1’action municipale, faisant partie des acteurs les plus reconnus et les
plus soutenus, nous place ici au cceur d’un des paradoxes de 1’idéologie méritocratique
républicaine qui ceuvre a construire les trajectoires de renoncement en carriéres exemplaires et,
partant, est amenée a dévoiler, elle-méme, « les origines » qu’elle prétend occulter.



Mais I’enquéte a permis également d’observer des logiques de mobilisation qui essayent de
rompre avec ce jeu du « montré-caché » de I’ethnicité. C’est leurs sens, portée et limites que
nous proposons d’interroger a présent.

Ethnicité et intégration, une synthése imparfaite

Joindre ethnicité et action publique, telle est la tiche des associations qui souhaitent étre
reconnues dans, et non par-dela, leur différence. Au regard des données de I’enquéte, un profil
sommaire peut étre tracé : ce sont, dans la trés grande majorité, des associations de migrants
et non de descendants, issues de migrations africaine, maghrébine, asiatique. De création
relativement récente, elles sont toutes en quéte de développement. Si elles se rapprochent des
« partenaires-type » du DSU — associations d’habitants, volontaires pour lutter contre
I’exclusion - dont elles souhaitent capter les financements, ces associations ne vont pas
jusqu’au bout des logiques développementistes. Si elles se disent prétes a « ouvrir » leurs
activités aux habitants du quartier, comme le souhaitent les professionnels, 1’identité
particuliere, la collectivit¢é migratoire demeurent pour leurs responsables et adhérents un
¢lément essentiel de mobilisation, d’identification et de référence. Leurs appellations sont
explicites : Garges Tamoul Welfare, Amicale des Tunisiens, Amicale des travailleurs turcs,
Association pour la promotion de 1’Outremer, Association de parents africains, Association
pour la solidarité franco-africaine, etc. Le « travail identitaire » évoqué plus haut occupe une
place importante dans leurs activités, a travers I’enseignement religieux et des langues
maternelles, la célébration des fétes traditionnelles. Mais en plus de cette dimension ethnique,
ces associations nourrissent 1’ambition de mener une action sociale au bénéfice de leurs
compatriotes, sur le mode déja évoqué du volontariat local.

L’argument de I’identité comme moyen de I’intégration est des lors repris et développé par les
responsables associatifs. Pour des raisons que nous ne pouvons pas développer ici qui
tiennent autant a des facteurs d’ordre individuel (histoire familiale et générationnelle,
parcours d’insertion) que structurel (en termes de « fenétres d’opportunité »), ils se saisissent
des «niches » de visibilité et de parole qui leur sont ainsi ouvertes. Une premiére manicre,
pour eux, d’invoquer I’ethnicité comme moyen au service de la société s’enracine dans une
réflexion psychologique sur l’individu au « carrefour de deux cultures», « entre deux
chaises », «sans reperes» qu’il s’agit de « stabiliser dans sa téte» pour qu’il puisse
pleinement participer a la société :

« Vous savez, il s’agit de sortir les jeunes de la délinquance parce que Garges est une
ville difficile. Il ne faut pas que les jeunes dérapent dans la délinquance. Les protéger,
c’est notre but principal : les attacher a leurs origines, a leurs traditions, a leur
culture... Parce qu’ils sont peut-étre Francais, mais ils s appellent Mohamed... Ils sont
perdus dans leur téte, moralement, ils ne sont pas bien. Ils ne savent pas s’ils sont
francais ou tunisiens, entre deux.

Connaitre leurs origines, comme ¢a ils savent que la ou ils iront, ils seront les
bienvenus ; ils se sentiront chez eux, en France, comme en Tunisie. Il faut leur faire
sentir ¢a, c’est essentiel... Et la, ils peuvent penser a [’avenir, faire des projets, ils sont
bien dans leur peau... », explique le président de I’Amicale des Tunisiens de Garges,
qui propose a ses adhérents des activités multiples, « culturelles, sociales, sportives »
dont des galas, des sorties familiales, du soutien scolaire, des cours d’arabe pour les
jeunes ainsi que, récemment, un séjour touristique en Tunisie organisé avec le concours
des autorités tunisiennes et gargeoises.



Souvent, il s’agit plus pragmatiquement « d 'occuper les jeunes », « pour pas qu’ils trainent
dans des milieux indésirables » :

« L’autre jour, j’ai vu un petit Turc voler des cassettes dans ma voiture - ses parents ne
s ’occupent pas assez de lui... Alors, je I’ai pris par la main, je ’ai amené dans |I’équipe
de foot (de I’association) ... Personnellement, ce qui m’intéresse c’est la jeunesse ; je ne
veux pas qu’elle traine dans des milieux indésirables » (H., 30 ans, responsable « de la
jeunesse, de la communication et des relations publiques », Amicale des travailleurs
turcs)

« L’idée de l’association nous est venue en 1998. Avec Monsieur M. et Monsieur C. on
se demandait : « est-ce que c’est normal que nos enfants soient tout le temps dehors ;
pourquoi les autres enfants, on ne les voit pas et il n’y a pas que des Africains a
Garges, il n’y a pas que des Arabes ... » Mais c ‘est parce qu’on ne s’occupe pas de nos
enfants. Et si on créait une association, peut-étre pourrions-nous récupérer nos enfants
qui sont tout le temps dehors. Ce sera un lieu de rencontre et a [’avenir on pourrait
créer des activités. L’ association a commencé a fonctionner [’année suivante avec des
cours de soutien scolaire » — explique le président de I’ Association de parents Africains
qui en plus du soutien scolaire propose des cours d’arabe, un enseignement religieux et
qui, soutenue par le contrat de ville, souhaiterait développer une mission de
« médiation» aupres des écoles.

D’autres thémes, plus novateurs, comme celui de la mémoire ou de la démocratie culturelle
peuvent servir également de « passerelles » pour une appropriation institutionnelle de
I’ethnicité. Mais, au regard de 1’enquéte, leur mobilisation semble pour I’heure une stratégie
essentiellement rhétorique et discursive. Dans la pratique professionnelle, les solutions
retenues sont davantage pragmatiques qu’idéologiques. En dépit de la dialectique recherchée
entre identité particulicre et vivre-ensemble, les « partenaires » préférent fermer les yeux sur
les projets dits « communautaires » des organisations des migrants pour « les soutenir au titre
de » — selon I’expression consacrée — activités sociales plus traditionnelles. C’est « au titre
de » I’accompagnement administratif, de I’aide aux devoirs ou de la médiation scolaire
qu’elles trouvent une place dans les dispositifs d’action locale. Tout se passe comme si, a
défaut de dialectique, c’est a nouveau le principe de coupure qui I’emporte, cette fois
administrativement recréée, a I’intérieur méme du projet associatif, entre le « travail
identitaire », qui demeure 1’affaire privée du groupe, et son action sociale, agréée par les
pouvoirs publics'®. Le projet, innovation méthodologique centrale de 1’action publique des
vingt dernieres années, est I’instrument et la cl¢ de voite de cette séparation.

Pourtant ce qui est séparé sur le plan administratif et comptable est re-li¢ dans les pratiques
par le travail rhétorique déja évoqué mais aussi de maniére plus pragmatique. Il arrive ainsi
que 1’aide logistique et financicre apportée par les pouvoirs publics « au titre de » activités
sociales, puisse soutenir également la gestion des « affaires culturelles », « internes a la
collectivité ». Les salles mises a disposition pour du soutien scolaire peuvent accueillir des
cours d’enseignement religieux ou de langue, malgré les réserves de principe : « La religion...
comme la salle n’est pas faite pour ¢a... les enfants, s’ils ont des prieres a faire, ils font chez

14 .. . . \
Selon les administrateurs du FAS, financer des actions et non des structures, « permet de sortir du faux probléme

qui est le fait de savoir si une association est communautaire ou non » car « c¢’est moins ’identité de la structure que les
compétences mises en ceuvre et les actions entreprises qui importent. » Cf. compte rendu du groupe de travail
administrateurs/action sociale du 20 octobre 2000, document interne.

10 1



eux. Ici, c’est pour les révisions, l’aide aux devoirs... la religion, de temps en temps, ¢a
arrive. » - admet un responsable associatif. Au-dela, les actions mises en place avec un
soutien public - sorties familiales, aide aux devoirs — peuvent étre transformées par
I’association en services rendus aux adhérents et donc en moyen de fidélisation, voire de
recrutement pour des activités plus contraignantes, comme les enseignements des « cultures
d’origine » aux jeunes. Comme 1’explique le président de I’ Amicale des Tunisiens de Garges :
« Au debut on avait des difficultés pour faire venir les enfants aux cours d’arabe parce qu’ils
ont déja des cours toute la semaine, c’est trop... Alors on a choisi le dimanche, puis par les
sorties qu’on a faites... ce n’est pas que je les menace, mais je leur fais un peu de chantage :
« Si vous ne venez pas aux cours... ». Le voyage en Tunisie c’était en priorité pour ceux qui
suivaient les cours d’arabe. Quand ils ont vu qu’il y avait un intérét, ils sont plus motivés
poury aller '

Peu d’associations cependant réussissent « le passage » - qui se rapproche d’un « passage en
force » - leur permettant d’allier, fidélité aux origines et soutien public. L’ambivalence du
projet associatif, entre identité particuliere et action publique « d’intégration », leur
fonctionnement marqué par la spontanéité et le manque de formalisme, font également leurs
faiblesses. Pour les professionnels, dépourvues des « moyens culturels » nécessaires, ces
associations ont besoin d’un accompagnement important pour accéder aux dispositifs d’aide
publique. Dans les appels a projets du contrat de ville, elles ont du mal a soutenir la
concurrence des professionnels et des associations d’habitants en voie de professionnalisation.
Si elles souhaitent, a leur tour, évoluer vers la professionnalisation, elles suscitent la
suspicion'®. Leur place dans D’action publique locale semble de ce fait périphérique,
davantage symbolique que réelle : « Elles font deux-trois projets et puis arrétent » - explique
un chef de projet.

Les limites de la reconnaissance par la participation

C’est du constat de la fragilité et de la contingence de ces arrangements locaux que procede
précisément une autre forme de mobilisation associative et de construction identitaire
observées dans 1’enquéte. En lieu et place d’une « ethnicité républicaine » (Geisser, 1997),
ces associations attendent des pouvoirs publics d’aller plus loin dans leur logique de prise en
compte et de reconnaissance et sont accusées du coup de bousculer les principes laiques de la
république. C’est en effet une figure dérangeante de 1’ethnicité qui se dessine ici, incarnée au
regard de I’enquéte, majoritairement mais non exclusivement, par ce que j’appellerai, en
reprenant leur manicre de se définir, les « associations musulmanes », sans que bien siir soit
entendu par la qu’il s’agit de phénomenes propres a ’islam.

Tout d’abord, un certain nombre d’associations a dimension religieuse observées dans
I’enquéte sont a rapprocher d’une vision républicaine dominante de 1’intégration et de la
laicité. Créées plutdt par les migrants que par leurs enfants, elles sont organisées notamment
autour de la gestion d’un lieu de culte : la synagogue de 1’ Association des Israélites de Garges
installée dans un studio HLM, la mosquée de El Hayat sise dans un ancien local a vélos ou
encore la « mosquée turque » qu’abrite le pavillon de 1’Amicale des travailleurs turcs a
Garges en offrent des exemples. Parallelement a la dimension cultuelle, ces associations, qui

15 Selon certaines théories de [’action collective ethnique, son émergence est a mettre en rapport avec la capacité

d’une collectivité a distribuer des récompenses et des punitions, ressources généralement détenues par les organisations de
toute sorte internes a la collectivité (Hetcher, 1982 : 412-434 ; Herbert, 1984 : 377-381).
« Elles cherchent souvent a se salarier » - nous livre ses réticences une personne interrogée.

11 1



sont toutes des associations de loi 1901, développent d’autres activités, plutot de convivialité,
sociales, éducatives. Elles consentent a n’y voir cependant que 1’affaire essentiellement
« privée » de la « communauté ». Leur place dans I’espace socio-politique local se veut celle
d’un certain retrait, leur relation aux pouvoirs publics est marquée par une attitude de réserve
exprimée.

Monsieur H., d’origine algérienne, arrivé en France en 1954, est le fondateur, en 1977, de
I’association El Hayat a Garges, qui aujourd’hui gere une des quatre salles de priere dans la
ville et est considérée, notamment par la municipalité, comme 1’émanation la plus légitime de
la « communauté musulmane » locale. Il explique :

« La Ville ? Vous savez, elle a déja ses problemes. Je n’ai jamais osé demander quelque
chose a la Ville. Nous ne sommes pas des gens qui demandent ; si nous demandons
quelque chose, c’est une salle de priére pour le mois du Ramadan, parce qu’on ne peut
pas faire autrement ; ou encore une salle pour les cours parce qu’ici il n’y a pas de
chauffage... mais [’argent du contribuable on n’en veut pas. Je ne me plains pas de la
municipalité, au contraire, je les remercie beaucoup. Tout ce que nous avons demande,
nous [’avons obtenu parce qu’on ne demande pas n’importe quoi, on connait nos
limites. Il faut toujours compter d’abord sur soi-méme. »

Ce rapport a I’espace public et a la vie politique locale distingue les associations religieuses
des migrants des « associations musulmanes » qui sont elles, plutot le fait de descendants, et
qui, au regard de ’enquéte, se disent prétes a agir « en terrain potentiellement politique ».
C’est I’exemple, tout d’abord, de 1’association vitriote « Culture et Traditions », association
« issue des quartiers » qui propose la palette habituelle d’activités socio-éducatives, ainsi que
des cours d’arabe et un enseignement coranique pour les enfants, dont les dirigeants ont
présenté une liste éponyme aux élections législatives de 1993. C’est ensuite I’exemple du
Rappel a Garges, association de « jeunes Frangais musulmans » investie dans des activités
sociales diverses, qui est identifiée pour les prises de position de ses responsables lors des
premicres « affaires du voile » au lycée de Goussainville. Enfin, plus généralement, les
responsables associatifs n’hésitent pas a évoquer ici le poids électoral de la « communauté » :
« Nous avons environ 3 000 personnes inscrites sur les listes électorales de Garges et de
Sarcelles et nous en avons environ 1 000 qui votent. Oui, cela représente beaucoup de monde.
La maire actuelle a été élue en 1995 avec seulement 13 voix d’écart et elle I’a reconnu : “J’ai
ete elue grdace a la communauté musulmane qui s’est mise derriere moi . Alors nous nous
mettrons derriere celui qui voudra satisfaire nos demandes... ». (Association a 1’initiative
d’un projet de « centre culturel musulman » a Garges (cf. infra))

Autre point de dissemblance avec les associations religieuses des migrants, les associations
¢étudiées ici sont demandeuses du soutien public. Elles recherchent 1’aide publique, au méme
titre que les autres associations locales. Et pour cause, elles développent la méme palette
d’activités socio-éducatives, telles le sport, le soutien scolaire, les sorties familiales. Alors, le
manque de soutien de la part de la municipalité agace : « Comparé a d’autres associations, je
ne comprends pas, enfin si, je comprends... », lance K., agé d’une trentaine d’années,
doctorant en histoire et un des responsables de I’association Le Rappel, association a I’origine
d’une pétition signée par quelque 350 Gargeois, reprochant a la ville son manque de soutien.

17 1



Les transformations qui affectent les logiques de construction identitaire et de mobilisation
associative revétent ici d’abord une dimension générationnelle'’. Les associations religieuses
des migrants sont ainsi celles des « vieux », des « péres » qui auraient une vision plutot
«locale » : « Comment améliorer ce qu’on a déja — la salle de priere, faire participer les
femmes, etc. » Les « associations musulmanes », réunissent plutot des « jeunes », méme si
certains sont proches de la quarantaine, souvent (méme si pas toujours) nés en France, enfin
presque invariablement plus instruits que leurs ainés et bénéficiant d’une meilleure insertion
socioprofessionnelle. Selon les témoignages que nous avons recueillis, leur vision se veut plus
« globale » — ils dénoncent 1’ « islam des caves » et « réclament leur dii en république ». A
Garges, entre « vieux » et «jeunes »'°, les évolutions prennent la forme d’un conflit
« générationnel » qui appelle cependant ici I’intervention de la municipalité. M. H., président
de I’association, explique :

« Nous considérons que nous sommes des immigrés, des étrangers. Nous n’avons pas la
loi civique et il fallait qu’on connaisse notre limite... Eux, ils sont Frangais. Ils sont
plus... mais plus avec la bouche... Je leur dis c’est facile de gueuler »

Soutenu par le maire, M. H. réussit a « garder le controle » de I’association :

« Madame le Maire nous a aidés a faire face : “ll faut résister, il ne faut pas laisser
tomber cette association entre les mains de gens qui vont faire n’importe quoi...” elle a
dit. »

C’est autour de la question de la « mosquée » que les tensions entre ces différentes visions et
rapports & I’espace public vont cristalliser. A Garges, comme dans de nombreuses villes de
France, la période récente a vu I’émergence d’initiatives associatives pour la construction de
lieux de culte « dignes de ce nom ». Au moment de I’enquéte, c’est I’association El-Irshad qui
¢tait porteuse d’un tel projet. Ses responsables sont Frangais, dgés d’une quarantaine
d’années. Ils sont, pour certains, commercants et ont acquis des boutiques dans un petit centre
commercial, sis au milieu d’immeubles d’HLM. Depuis quelque temps, I’association se
mobilise pour y créer un « centre culturel »'°. Ce projet ambitieux nécessite de faire appel a la
générosité publique ; il divise la « communauté ». S’il rallie les « jeunes », il ne recueille pas
le soutien de El Hayat, dont les responsables craignent d’ « entretenir des illusions », voire d’
« abuser la confiance des gens ».

Les tensions révelent un rapport différent a 1’appartenance ethnico-religieuse qui, dans le cas
des associations étudiées ici, se nourrit du double refus et du confinement dans la sphére privée,
comme pour les associations religieuses des migrants, et d’une instrumentalisation aux guichets
de I’Etat, comme dans le cas des associations volontaires des migrants. Pour ces associations, la
religion n’est pas une affaire de culte, mais bien davantage d’identité, une facon d’étre
empreinte de préceptes éthiques et moraux. L’extrait suivant d’un entretien mené avec le
secrétaire de I’association pakistanaise Fallah-E-Darain, association engagée dans une multitude
d’activités éducatives, culturelles, récréatives, en négociation avec la ville pour la création d’un
« centre culturel pakistanais » (cf. infra), illustre de manicre quelque peu exagérée cette vision :

17 L . . . .
Pour R. Breton, les collectivités ethniques sont mues par deux types de forces, respectivement la satisfaction de

leurs besoins « domestiques » et la construction de relations avec la société ; il observe ainsi deux types d’organisation qu’il
qualifie d’internally et d’externally-oriented. Les premicéres sont le fait plutot des immigrés, les secondes de leurs enfants qui
s’organisent sur une base ethnique essentiellement pour négocier un statut au sein de la société (Breton, 1996 : 35-41).

" Je reprends ici ces termes qui correspondent aux catégories locales mobilisées par les personnes elles-mémes pour

se définir.
19 , . . . o
C’est cette appellation de « centre culturel » qui est mise en avant par les associations pour, selon leurs propos,

« lutter contre I'image des minarets qu’on leur oppose pour faire peur ». Le projet est néanmoins identifié par les habitants
et par la municipalité comme un « projet de mosquée ».

13 1



« Falah-E-Darain, le nom de notre association, veut dire succes dans les deux mondes,
ici-bas et dans I’au-dela. Puisque nous sommes ici pour un instant précis, nous devons
montrer, dans tous les domaines, que nous sommes vraiment des étres humains ; que
nous savons faire la différence entre le bien et le mal et que nous savons faire le bien.
Les notions du bien et du mal ne sont pas les mémes dans toutes les idéologies et
cultures, c’est donc d’autant plus important de savoir les reconnaitre. C’est la tdche de
notre association. »

Dans d’autres cas toutefois, notamment celui des descendants de I’immigration maghrébine,
I’affirmation identitaire revét des dimensions politiques autant si ce n’est plus qu’éthiques et
morales. Elle charrie une histoire collective marquée ici par le passé colonial. L authenticité
et la pureté symbolique recherchées sont alors a la mesure de la stigmatisation dont souffre
une collectivité historique (Schnapper, 1998). Une demande de justice sociale informe ce type
de mobilisation associative. Elle est d’abord explicite dans la référence a un droit,
inégalement appliqué en république, de liberté de culte et de religion. Elle est a décoder,
ensuite, dans le refus de certains responsables associatifs d’une reconnaissance conditionnelle
et instrumentale :

« Il ne faut pas poser la question comme ¢a ; la causalité n’est pas comme ¢a... ce n’est
pas : on essaye de créer une association autour du lien musulman pour... C’est : il y a
un groupe de jeunes dans le quartier qui sont tout le temps ensemble...

Les jeunes aujourd’hui ne se posent pas la question : “On est Frangais musulmans ou
on est Francais ?” Ils ont toujours vécu comme ¢a. Quand ils ont ouvert les yeux, ils
étaient frangais et musulmans ; ils n’ont pas le recul pour voir que ce sont deux
identités potentiellement problématiques. La question de [’identité est une question tres
difficile. 1l y a vraiment un malaise et la facon dont ce malaise est géré n’est pas tres
intelligente. On essaie d’évacuer le probleme parce que c’est trop dur... » (K.,
responsable du Rappel)

Les associations décrites ici sont le plus communément exclues du champ d’action des
politiques de la ville. Réaffirmée, la laicité apparait aux yeux des professionnels, comme la
limite des bricolages identitaires et des efforts de reconnaissance entrepris : « De maniere
geéneérale, lorsqu’il n’y a pas de distinction entre les affaires religieuses et celles, civiques,
cela pose probleme ».

Il pése sur ces associations des soupgons d’« entrisme », c’est-a-dire d’« essayer de passer un
peu partout ». S’apercevant que les demandes a caractére religieux ne sont pas prises en
compte, elles opteraient pour des activités sociales et culturelles, elles chercheraient des
«portes » : « On a ['impression que ce sont des réseaux qui se créent, des filieres qui
infiltrent la ville. Est-ce de |’ordre du fantasme ? — on ne sait pas y répondre. C’est peut-étre
de 'ordre du fantasme, mais c’est ce qui se dit en tout cas en mairie », confie un employ¢
municipal.

L’étiquette « intégriste » ou « communautariste » est souvent utilisée pour les caractériser. La
facon plus ou moins arbitraire dont ces termes sont mobilisés, dans une stratégie de
disqualification, a la faveur de rapports de pouvoir, est pergue et soulignée par les
responsables associatifs :

14 1



« La mairie ne veut pas des durs, des extrémistes, des intégristes. Nous comprenons
cela... mais par quel moyen ils jugent ? Comment font-ils pour savoir qui est extrémiste
et qui ne l’est pas ? Il y a un défaut de communication, des préjugés qui aboutissent a
classer des gens dans des cases, c’est la tout le probleme. Ce n’est pas parce qu’un
employé de la mairie n’aime pas [’islam qu’il doit prendre tous les musulmans pour des
intégristes... » (association Falah-E-Darain).

Dans les manieres de concilier religion et action publique, une autre figure mérite pourtant
examen. C’est celle du catholicisme social, aujourd’hui bien présent dans les « quartiers », ou
prétres, diacres et congréganistes assument un engagement important dans la vie locale
(Legrand, Lemoigne, De Ridder, 1995 ; Chauviere, 1998 : 79-108). A Garges-lés-Gonesse,
c’est I’association Charles Péguy créée par les membres de la communauté apostolique Saint
Frangois Xavier qui en donne I’exemple. Elle s’implante dans la ville au début des années
1990 et met en place un centre d’accompagnement scolaire aux activités multiples
(« alphabétisation », «centre de documentation», ludothéque, « accompagnement
psychologique des adolescents et de leurs familles ») ou sont accueillis plus de 120 enfants du
primaire au collége, de « dix-sept nationalités d’origine ». Charles Péguy est une des
associations locales les plus soutenues, tant par la municipalité, avec laquelle elle avait signé
un « contrat d’objectifs », que par le contrat de ville. Dans le discours des responsables sur
leur engagement, deux arguments sont intimement mélés : d’une part, le caractere laique des
activités est revendiqué comme une « limite volontaire» qui exclut toute forme de
prosélytisme ; d’autre part, leur engagement social apparait comme indissociable d’un
engagement religieux : « Dans la mesure ot nous travaillons avec I’Education nationale, nos
activités sont laiques..., mais cela ne veut pas dire que nous n’imposons pas notre marque :
nous sommes chrétiens, mais non communautaires ». Une certaine ambiguité persiste ainsi, et
il arrive en effet d’entendre en mairie que « de [’argent aux bonnes sceurs, on en donne
bien... ».

Les principes de la laicité sont de la sorte, dans les faits, renégociés, illustrant I’inachévement
de la politique entreprise par la Troisieme République qui laisse une place importante a
I’Eglise catholique dans des domaines comme 1’éducation ou I’assistance. Aussi, pour leurs
sympathisants, le probléme évoqué au sujet des associations musulmanes de la non-séparation
entre affaires religieuses et civiques, est avant tout un prétexte pris par les institutions pour
justifier leur mise a 1’écart. Comme 1’évoque un employé municipal : « C’est surtout un
argument qui sert leurs adversaires. Je crois qu’au contraire, ce sont des gens qui savent tres
bien faire la différence ». Plus généralement, le manque de soutien vis-a-vis des associations
est interprété comme un manque de respect a 1’égard de la population musulmane. Selon un
autre témoignage recueilli sur cette question : « Nous les Musulmans, on veut nous acculer a
[’état de nos arriere-grands-parents ! »

Conclusion

Dans ces exemples, ce sont les limites du local et de la proximité comme facteurs de
pluralisme et de diversité qui apparaissent. Des transactions entre institutions et organisations
ethniques des migrants et de leurs descendants, il se dégage une reconnaissance paradoxale
(Milliot, 2000), ou la spécificité d’autrui n’est prise en compte que dans la mesure ou elle
s’inscrit au sein d’un espace prédéfini, tracé en 1’occurrence par I’idée de 1’« ethnique au

15 1



service de I’intégration ». C’est la notion méme de reconnaissance que I’enquéte nous invite a
interroger ainsi. Traditionnellement, elle aurait été utilisée pour dénoter la détention d’une
qualité extraordinaire (Revue du Mauss, 2004). C’est en ce sens qu’on qualifie de
reconnaissance en France, la construction et la publicisation de carrieres individuelles
exemplaires, comme celles de jeunes artistes ou sportifs « issus des quartiers ». Dans ses
acceptions contemporaines, la reconnaissance désignerait toutefois non pas la prise en compte
de qualités extraordinaires, mais le respect des aspirations a une fidélit¢ a soi, a une
authenticité, qui caractériserait I’individu moderne (Taylor, 1994, 1998). Les processus et
formes de négociations identitaires observés dans I’enquéte accusent, nous 1’avons vu, la
distance avec cet idéal. Mais on peut se demander aussi dans quelle mesure il n’est que
rhétorique. Ce qui serait le caractére « dialogique » de la reconnaissance, selon Taylor,
engage une réciprocité des perspectives et un langage commun : ne peut étre reconnu que ce
qui s’inscrit dans un cadre partagé de représentation et de compréhension, donc dans un effort
de dépassement de 1’unicité par la recherche de catégories communes. Toute reconnaissance
serait ainsi dans une certaine mesure paradoxale.

Toutefois, ce paradoxe semble dans le cas présent renforcé par les moyens que se donnent les
politiques publiques frangaises, a savoir ceux de la participation. Selon Kymlicka et Wayne,
la participation comme adjuvant de la citoyenneté démocratique souffre d’une aporie
fondamentale (Kymlicka and Wayne, 1994). L’idée de la « responsabilisation » des citoyens
par leur implication dans les affaires publiques occulte un probléme important : comment
faire en sorte que les individus se mobilisent dans I’intérét de la collectivité, plutot que pour la
défense d’intéréts privés. Toute mobilisation collective ne serait pas en soi citoyenne. D’ou la
nécessit¢ d’une intervention, d’un arbitrage public s’assurant du fait que, parmi les
mouvements de la société civile, seuls ceux dont les causes épousent les valeurs collectives et
contribuent a leur réalisation, soient soutenus. Au terme de 1’enquéte, dans les exemples que
nous avons ¢étudiés, ce cadrage normatif est fortement présent et prégnant. Comme nous avons
essay¢ de le montrer, il demeure cependant massivement attaché, d’une part, & la notion
d’intégration, définie comme « dynamique de convergence » et hostile donc aux pluralismes.
D’autre part, les processus de négociation et d’arbitrage, au terme desquels certaines
organisations de la société civile sont soutenues et d’autres non, sont conduits a la discrétion
des institutions, demeurent marqués par la contingence et la relativit¢ des arrangements
locaux, que ce texte a proposé¢ de retracer, qui les ¢loignent tant des principes de
reconnaissance que de ceux plus largement de justice sociale.

Bibliographie

BARTHELEMY M., 2000, Les associations, un nouvel dge de la participation, Paris, Presses
de Sciences Po.

BLANC M. (dir.), 2000, Les Emplois geénérés par les organismes bénéficiant d’un
financement du Fonds d’action sociale, FAS-LASTES-GRS.

BRETON R., juillet 1996, « Les nouveaux modes d’organisation ethniques au Canada », in
Hommes et Migrations, n° 1200, p. 35-41.

CASTEL R., 1995, Les métamorphoses de la question sociale, Paris, Fayard.

CHAUVIERE M., 1998, « Techniques sociales, entre idéal républicain et inspiration
humaniste », in Guido De Ridder (dir.), Les Nouvelles Frontieres de [’intervention sociale,
Paris, ¢d. L’Harmattan, p. 79-108.

CORDEIRO A., 1994, « Les associations ciment d’un nouveau peuplement », Accueillir,
n°197.

1A 1



DONZELOQT J., ESTEBE P., 1994, I’Etat-animateur : essai sur la Politique de la ville, Paris,
éd. Esprit.

DOYTCHEVA M., 2003, Existe-t-il un multiculturalisme a la frangaise ? Une étude sur la
politique de la ville, 1981-2003, Thése : sociologie, EHESS-Paris.

DOYTCHEVA M., 2007, Une discrimination positive a la francaise ? Ethnicité et territoire
dans les politiques de la ville, Paris, ¢d. La Découverte,

DUBEDOUT H., 1983, Ensemble refaire la ville, Paris, la Documentation francaise.

ESPRIT, 1998, « A quoi sert le travail social », Mars-Avril.

FAS, 1994, Bilan des sites pilotes pour l’intégration.

FAS, 2001, Orientations stratégiques 1999-2001.

FAYMAN S., KEIL M., février 1993, « Les associations issues de 1’immigration dans la
politique d’intégration en PACA », Migrations & Etudes.

FRASER N., 2005, Qu’est-ce que la justice sociale ? : Reconnaissance et Redistribution,
Paris, La Découverte.

GEISSER V., 1997, Une ethnicité républicaine, Paris, Presses de Sciences Po.

HERBERT A., 1984, « Rational choice in ethnic mobilization: a critique », IMR, 18, 2,
p. 377-381.

HETCHER M. and al., 1982, « A theory of ethnic collective action », IMR, 16, 2, p. 412-434.
KYMLICKA W., WAYNE N., 1994, « The Return of Citizen », Ethics, 104/2.

LEGRAND C., LEMOIGNE P. et DE RIDDER G., 1995, Cité des citoyens et communauté
paroissiale. Catholicisme et nouvelles formes de gestion de [’espace public dans les quartiers
de développement social, Rapport pour le Plan urbain.

MARTINIELLO M., 1995, L ethnicite dans les sciences sociales, Paris, éd. Puf, coll. « Que
sais-je ».

MAUSS (Revue du), 2004, « De la reconnaissance. Don, identité et estime de soi », n°23,
Paris, La Découverte.

MILLIOT V., 2000, « Culture, cultures et redéfinition de I’espace commun », in Métissages,
héritages, apprentissages, La Tour d’Aigue, Editions de 1’ Aube.

MURAT H. (dir.), 2000, Etude sur les emplois dans les associations cofinancées par le Fonds
d’Action Sociale, FAS-Hervé Murat Consultants.

POUTIGNAT P. et STREIFF-FENART J., 2008, Théories de [’ethnicité, Paris, Puf.
SANDRIER J.-C., Associations et Politique de la ville - rapport au Premier ministre, 2001,
Paris, la Documentation frangaise.

SCHNAPPER D., 1998, La relation a I’Autre. Au coeur de la pensée sociologique, Paris, éd.
Gallimard.

SCHNAPPER D., 2000, « Comment reconnaitre les droits culturels ? », Comprendre, n°1.
TAYLOR C., 1994, Multiculturalisme : différence et démocratie, Paris, éd. Aubier.

TAYLOR C., 1998, Les sources du moi, Paris, Ed. du Seuil.

VIET V., 1998, La France immigrée. Construction d’une politique 1914-1997, Paris, Fayard.

17 1



