
HAL Id: hal-01486499
https://hal.science/hal-01486499v1

Submitted on 9 Mar 2017

HAL is a multi-disciplinary open access
archive for the deposit and dissemination of sci-
entific research documents, whether they are pub-
lished or not. The documents may come from
teaching and research institutions in France or
abroad, or from public or private research centers.

L’archive ouverte pluridisciplinaire HAL, est
destinée au dépôt et à la diffusion de documents
scientifiques de niveau recherche, publiés ou non,
émanant des établissements d’enseignement et de
recherche français ou étrangers, des laboratoires
publics ou privés.

Meschonnic, le retour en avant
Marie Vrinat-Nikolov, Patrick Maurus

To cite this version:
Marie Vrinat-Nikolov, Patrick Maurus. Meschonnic, le retour en avant. BOCCUZZI Céleste et
LEOPIZZI Marcella. Henri Meschonnic théoricien de la traduction, Hermann, 2014, Henri Meschonnic
théoricien de la traduction, 9782705689292. �hal-01486499�

https://hal.science/hal-01486499v1
https://hal.archives-ouvertes.fr


Paru dans Henri Meschonnic théoricien de la traduction, Paris, Hermann, 2014, 239-251.

Marie Vrinat-Nikolov (littérature bulgare)
Patrick Maurus (littérature coréenne)
INALCO/CERLOM/CREE

Meschonnic, le retour en avant

je vous prolonge
je vous mange bois engendre

tout comme seuls des fils loyaux
mangent boivent leurs aïeux

Guéorgui Gospodinov, Les Cènes de la langue

Le passé quand il est passé où est-il passé ?
Jacques Derrida, Le Monolinguisme de l'autre

Avant Meschonnic...

Tout d'abord, se garder de le figer, lui laisser sa force « scandaleuse », iconoclaste,

dérangeante. « Henri pourfendait, à notre place, les valeurs de la mode consensuelle. Henri

déboulonnait la statuaire glorificatrice éphémère décrétée par les médias et l'opinion. », écrit

Jacques  Darras,  poète,  essayiste  et  traducteur  comme lui1.  Meschonnic  toujours  là  dans

l'après-Meschonnic, comme en témoigne un nombre croissant d'ouvrages, de colloques et

journées d'étude qui s'en réclament, ce qui ne veut pas dire pour autant que les champs de

l'université et de la critique soient convaincus.

Un constat s'impose pourtant : il est désormais impossible de parler de la traduction

(à défaut du traduire) en faisant l'impasse de la théorie meschonicienne du rythme et de

l'oralité. Est-elle toujours comprise, replacée dans l'ensemble théorique dont elle constitue

les prémisses ? Rien n'est  moins  sûr. Mais là  n'est  pas  notre  propos.  Par  le  refus de la

sémiotique dualiste, du rythme conçu comme alternance et discontinu, par la reconnaissance

d'une « signifiance » qui dépasse la signification et s'y oppose même, qui passe par une

théorie  du  sujet,  on  voit  ce  que  la  filiation  à  Benjamin et  à  Benveniste  comporte  déjà

« d'après Meschonnic » avant Meschonnic. Et la filiation ne doit pas s'arrêter là. Pour que ce

qu'il a apporté et transmis reste à l’œuvre, il faut continuer, prolonger la transformation des

concepts pour en faire des acquis : si la transparence, en tant que vulgate de tous ceux, trop

1 Jacques Darras, « Henri Meschonnic, ce vivant majeur », in Alexandre Eyriès, Henri Meschonnic et la Bible : 
passage du traduire, Paris, L'Harmattan, 2011, p. 11-13. 

1



Paru dans Henri Meschonnic théoricien de la traduction, Paris, Hermann, 2014, 239-251.

nombreux encore, qui pensent que la traduction « ne doit pas sentir la traduction » et que les

traducteurs doivent s'effacer, fait partie des crimes invisibles dénoncés par Meschonnic, la

transparence  selon  Benjamin,  elle,  doit  être  pratiquée  si  l'on  veut  que  sa  validité  soit

acquise. 

Bref,  si  après Meschonnic il  y a,  cet  après ne saurait  se contenter de le  répéter  :

certes, il est toujours bon, voire nécessaire de le rappeler, mais sa pensée même appelle au

prolongement par et dans la discussion. L'ouvrir et non « l'embaumer ». « Tout ce qu'ouvre

l’œuvre-vie d'Henri Meschonnic », écrit Serge Martin en préambule au numéro que la revue

Europe consacre  au  poète-linguiste,  « vient  ici  toujours  singulièrement  dans  et  par  des

expériences, des recherches et des écritures qui essaient d'accompagner ce qu'elle a suscité

et continue d'engager pour chacun2 ». 

Penser le traduire en 2013

Ne perdons pas de vue que pour ses continuateurs, comme pour ses détracteurs, les

champs en relation avec la traduction (champ éditorial, champ universitaire, champ de la

critique  journalistique)  ne  sont  pas  en  2013  ce  qu'ils  étaient  lorsqu'il  a  commencé  à

construire  sa  théorie  du langage dont  le  traduire  constituait  le  pivot  et  la  traduction un

« observatoire privilégié », puisque  « alors l'enjeu du traduire est de transformer toute la

théorie du langage […], la traduction est donc l'enjeu d'une véritable révolution culturelle3 ».

En d'autres termes, empruntés, cette fois, à Antoine Berman, l'horizon culturel et traductif a

changé. 

Le premier champ modifié par sa pensée est le champ universitaire qui, pourtant, lui a

opposé réticence, voire résistance. Ce qui fait sa force et sa faiblesse, c'est le fait que, même

 s'il était indissociablement théoricien, écrivain, universitaire et traducteur, il doit à la théorie

sur le langage qu'il  a construite hors traduction la force de sa pensée en traduction. On

constate aujourd'hui, plus qu'un débat, des modifications institutionnelles au sein du champ

universitaire – pourtant ô combien frileux – qui se mesurent par l'acceptation, notamment,

de l'idée que l'on puisse former à la traduction. En témoignent les nombreux masters de

2 « Henri Meschonnic », Europe, N° 995, mars 2012, p. 4.
3 Henri Meschonnic, « Traduire au XXIe siècle », Quaderns, 15, 2008, p. 56.

2



Paru dans Henri Meschonnic théoricien de la traduction, Paris, Hermann, 2014, 239-251.

traduction recensés dans les universités françaises4 qui ont vu le jour depuis le début du

XXIe siècle,  ainsi  que les  manuels,  « méthodologies » et  autres « guides » de  traduction

parus ces dernières années. Mais qui accordent encore la primauté au signe, à la langue et à

la restitution d'un sens, oblitérant cet apport fondamental de Meschonnic qu'on ne traduit

pas des  langues mais des  textes-en-langue,  prolongeant ainsi  la  vogue des « stylistiques

comparées »  de  la  seconde  moitié  du  XXe siècle  et  réduisant  l'activité  de  traduction  à

l'utilisation de « procédés », sorte de « boîte à outils » bien commode qui se substitue à la

réflexion. 

L'introduction et l’organisation de deux ouvrages consacrés,  comme l'indique leur

titre, à la traduction littéraire,  parus aux alentours de Poétique du traduire, soit à la toute

fin du XXe siècle, sont, de ce point de vue,  éloquentes (de même qu'est symptomatique le

fait que soit traitée la traduction anglais-français et français-anglais) : elles montrent bien

toute l'ambiguïté,  pour ne pas dire la contradiction, contenue dans des ouvrages qui ont

l'ambition de préparer et de former de futurs traducteurs littéraires en les faisant travailler

sur des textes de Duras, Modiano, Tournier, Yourcenar et autres écrivains reconnus, tout en

opérant  avec  des  catégories  exclusivement  linguistiques.  C'est  le  cas  de  La  traduction

littéraire, paru, en 1997, qui part du constat « qu'en traduisant un texte, on en saisit ainsi les

nuances les plus subtiles et que l'on parvient parfois à percevoir les mécanismes qui ont aidé

l'auteur à composer l’œuvre artistique qu'il nous donne à lire. L'un des objectifs de ce livre

est également de permettre au lecteur d'utiliser les techniques de la traduction pour mener à

bien une explication ou un commentaire de texte5 ». La traduction au service de l'explication

de textes, les « techniques de traduction » (qui se réduisent à des problèmes de lexique, de

grammaire, à des procédés stylistiques renvoyant ouvertement à la Stylistique comparée de

l'anglais et du français de Vinay et Darbelnet) tenant lieu de réflexion sur la traduction :

nous sommes encore dans l'avant-Meschonnic (et pourtant dans l'après Pour la poétique et

bien  d'autres  de  ses  ouvrages).  Quant  à  Méthodologie  de  l'analyse  et  de  la  traduction

littéraires. De la lettre à l'esprit,  paru en 1998, soit un an seulement avant  Poétique du

traduire, il veut concilier analyse littéraire et traduction, déclarés comme indissociables, tout

4 Les auteurs de cet article animent un master de traduction littéraire accueillant à l'INALCO une centaine d'étudiants
venant d'horizons très différents (une trentaine de langue/littératures représentées). 

5 François Gallix et Michael Walsh,  La traduction littéraire, Paris, Hachette, 1997, p. 4. 

3



Paru dans Henri Meschonnic théoricien de la traduction, Paris, Hermann, 2014, 239-251.

en mettant en avant le linguistique, donc sans aller (ou très timidement) jusqu'au bout du

raisonnement :

« Chacun  s'accorde  pourtant  à  reconnaître  que,  comme  on  ne  saurait  utilement

abstraire un texte littéraire de son contexte civilisationnel, il ne saurait y avoir de bonne

traduction sans analyse préalable. Cette analyse se doit d'être linguistique (au sens large du

terme) ; elle peut être littéraire aussi, croyons-nous6. » 

Cette dernière est réduite à une banale analyse de texte telle qu'on la pratique au

lycée, aucune trace, en revanche, de théorie, de pratique, de critique de la traduction. On

remarquera également au passage le mouvement d'ascension qui part de la lettre des textes

pour  arriver  à  l'essentiel :  l'esprit...  Encore  et  toujours  le  « tourniquet  du  signe »  et  les

dichotomies si confortables. De quoi corroborer le constat fait Outre-Atlantique par Maïté

Snauwaert :

« Pourtant,  le  changement  de  paradigme  qu’autorisait  la  critique  du  rythme dans

l’approche des théories du langage et de la littérature semble encore largement inexploité, en

France en particulier7. »

Par delà les divers débats,  constats  et  proclamation de l'existence d'une discipline

autonome,  généralement  appelée  traductologie8,  il  n'en  reste  pas  moins  une  question

essentielle :  la  mise en place d'un espace propre à la  traduction.  Si  champ il  y a,  il  est

travaillé  par  un  champ  restreint,  le  traduire9,  et  par  un  champ  large,  la  traduction,  le

traducteur étant agi par sa place au sein de ce champ. 

Ce  qui  est  encore  problématique,  c'est  que  les  deux  champs  traditionnellement

« dépositaires »  d'une  parole  sur  la  traduction,  à  savoir  le  champ éditorial  et  le  champ

journalistique,  sont  plus  lents  à  se  transformer  que  le  champ  universitaire.  Là  aussi,

paradoxalement, le champ le plus soumis aux impératifs économique du marché du livre est,

selon la place des éditeurs dans ce champ, plus réceptif aux changements. L'un des enjeux à

venir est donc d'aboutir à ce que le champ restreint de l'édition s'empare de la problématique

6 Mireille Golaszewski, Marc Porée,  Méthodologie de l'analyse et de la traduction littéraires. De la lettre à l'esprit, 
Paris, Ellipses, 1998, p. 5.

7 Maïté Snauwaert, "Le rythme critique d’Henri Meschonnic", Acta Fabula, En rythme, URL : 
http://www.fabula.org/revue/document7129.php

8 Cf. la récente Introduction à la traductologie, de Mathieu Guidère, Bruxelles, de Boeck, 2010.
9 Au sens meschonnicien du terme évidemment : pour nous, le traduire c'est la traduction + la réflexion sur la 

traduction.

4

http://www.fabula.org/revue/document7129.php


Paru dans Henri Meschonnic théoricien de la traduction, Paris, Hermann, 2014, 239-251.

de la traduction pour en faire un discriminant à l'intérieur de son propre champ : « nous

sommes les éditeurs du traduire » (et non de la traduction). Ce qui veut dire qu'un éditeur

devrait être reconnu pour bon parce qu'il publie des traductions effectuées sous le régime du

traduire. Alors qu'aujourd'hui encore, la validité d'une traduction se mesure à la notoriété et

à la taille de la maison d'édition qui la publie. On entend encore de la part de traducteurs :

« je suis édité par Gallimard, donc je suis un bon traducteur ». Ces traducteurs, en fin de

compte les plus lents à changer, qui déclarent encore ouvertement leur méfiance à l'égard de

toute théorie, voire leur allergie. La demande des futurs ou jeunes traducteurs10permet d'être

un peu plus optimistes pour l'avenir...

Pour ce qui est du champ journalistique, on serait bien en peine de déceler, non pas de

véritables  changements,  mais même une évolution.  À côté  de  rares  ghettos  hospitaliers,

comme France Culture, la traduction, lorsqu'elle est par miracle « remarquée », est évoquée

sous deux formes que l'on pourrait dire maintenant « canoniques ». Dans le premier cas, il

s'agit du laconique « excellente traduction » : lire entre les lignes « traduction conforme aux

normes de l'ainsi nommée littérature française », donc mauvaise traduction, effectuée sous

le régime de la traduction et non pas du traduire. Dans le second cas, la critique se fait

précisément  critique  et  croit  devoir  assassiner  une  traduction.  Au  nom  de  critères

exclusivement  lexicaux  ou  grammaticaux.  Ou  impressionnistes  (le  « rendu »,  les

« subtilités », etc.).

Après Meschonnic...

Continuer à penser le traduire pour le mettre en œuvre avec et grâce à Meschonnic,

c'est aussi tenir compte des conditions dans lesquelles il a inscrit son approche. Meschonnic

pensait contre. Contre les autres, mais aussi contre soi-même. Condition sine qua non pour

lui d'un mouvement de la pensée. C'est ce que relève Serge Martin à propos de l'incipit de

Le Signe et le poème  (« Toute critique se critique ») :  « Le mouvement agonistique chez

Meschonnic engage toujours et premièrement le propre11. » Que l'on pense également à cette

citation empruntée à Gilles Deleuze, placée en exergue du même ouvrage  Le Signe et le

10 Notre expérience et nos observations ont trait au master de traduction littéraire que nous animons à l'INALCO et à 
nos intervention à l'École de traducteurs du CNL.

11 « Henri Meschonnic », Europe, op. cit., p. 5.

5



Paru dans Henri Meschonnic théoricien de la traduction, Paris, Hermann, 2014, 239-251.

poème :  « Qu’est-ce qu’une pensée qui ne fait de mal à personne, ni à celui qui pense ni aux

autres ?12 » 

Les  considérations  précédentes  concernant  l'état  du  champ  montrent  qu'il  y  a

maintenant peut-être un kaïros, un moment favorable, une occasion à saisir pour renouveler

l'approche du traduire. Certes, la guerre déclarée aux traductions ethnocentristes, effaçantes,

effectuées sous le régime du primat du sens, aux crimes invisibles de Meschonnic et aux

tendances  déformantes  de  Berman,  doit  encore  et  toujours  être  menée  sans  relâche,

notamment dans la formation des futurs traducteurs. Mais ce n'est pas tout. Et là commence

la difficulté. Lorsqu'on se bat contre, la voie est tracée et balisée. Quand on n'est plus dans le

contre,  on  n'a  plus  l'aide  d'une  théorie  lourde.  L'approche  meschonnicienne  et  post-

meschonnicienne implique un cahier des charges lourd, certainement pas un mode d'emploi,

ni un ensemble de recettes. 

Certes, plus le temps passe, plus on s'éloigne de l'idée de possibilité de traduction

automatique, ce qui met sur la voie d'un objet du traduire que l'on peut, provisoirement,

nommer « traduire la valeur littéraire ». Mais on a alors l'impression de reprendre les choses

là  où  Meschonnic  les  avait  laissées  dans  la  mesure  où  il  les  a  abordées  de  manière

tautologique :  spécificité, historicité, valeur et rythme se mettent en place dans des termes très

semblables.  La  valeur  consiste  « en  l'invention  de  sa  propre  historicité »,  et  l'historicité  est  la

spécificité même de l’œuvre, donc l'historicité est sa valeur et sa valeur l'historicité. Tautologie qui

a eu  le  mérite  de  marquer  un  territoire  et  d'imposer  au  cœur  de la  réflexion la  valeur,

l'oralité, l'altérité et l'historicité comme indissociables :

« Au XXIe siècle, la traduction se transforme. […] Elle découvre qu'une traduction

d'un texte littéraire doit fonctionner comme un texte littéraire, par sa prosodie, son rythme,

sa signifiance, comme une des formes de l'individuation, comme une forme-sujet. […]

L'équivalence recherchée ne se pose plus de langue à langue, en essayant de faire oublier les

différences linguistiques, culturelles, historiques. Elle est posée de texte à texte, en

travaillant au contraire à montrer l'altérité linguistique, culturelle, historique, comme une

spécificité et une historicité 13 . »

La traduction du texte littéraire  doit faire ce que fait un texte à sa langue, par sa

12 Henri Meschonnic, Le Signe et le Poème, Paris, Gallimard, 1975, p. 9. 
13 Henri Meschonnic, « Traduire au XXIe siècle », Quaderns. op. cit., p.59.

6



Paru dans Henri Meschonnic théoricien de la traduction, Paris, Hermann, 2014, 239-251.

prosodie, son rythme, sa signifiance, son historicité, et qu'il est le seul à lui faire.  

Ainsi, si « langue », « altérité », « historicité », « discours », « rythme » et « oralité »

sont des concepts que l'on ne peut plus convoquer sans l'apport de Meschonnic, celui de

« valeur littéraire » d'une œuvre, d'une œuvre  ouverte, devant rendre compte de la réalité

textuelle, de l'objet textuel, est toujours à définir (il n'est ni meschonnicien, ni même post-

meschonnicien). Si l'on s'en tient à une stricte application de sa démarche, considérant qu'il

pense le texte clos, ou du moins qu'il ne pose pas la question de l'ouverture du texte, il ne

semble pas que l'on puisse en induire une définition du texte. Il n'est jamais question chez

lui des conséquences à tirer du fait que le texte soit aussi  livre, marchandise. La notion de

« sociotexte », mise en œuvre par la sociocritique14, permet de lier à la fois le monde créé

par  le  texte et  le  texte  dans  le  monde.  C'est  là  le  point  de  divergence  majeure  entre

Meschonnic, en cela encore structuraliste, et, entre autres, la sociocritique : cette dernière

refuse la clôture du texte et part du texte (d'où les points de convergence avec Meschonnic

qui parle du texte). 

Qu'on ne se méprenne pas :  il  ne s'agit  pas d'oblitérer toute contradiction. Le but

ultime est bien d'analyser les textes. Quand on lit un texte aussi exceptionnel que Le Chant

des chants, on a du mal à déceler, en français, l'âge de ce texte. La matérialité historique

n'est pas son principal souci. Les contradictions utiles, les objections entre notre travail de

2013 et l'héritage de Meschonnic mettent au jour une question trop vite évacuée jusqu'à

présent : celle de l'âge du texte commencé et de l'âge du texte continué (nous proposons en

effet de remplacer le couple traditionnel « texte original » et « texte traduit », induisant un

amont et un aval, un avant et un après, un texte intouchable et un qui se doit d'être fidèle,

etc., par celui de « texte commencé » et de « texte continué », nous situant ainsi dans un

continuum, une continuité qui n'aurait sans doute pas déplu à Meschonnic, lui qui travaillait

contre le discontinu).  Il  faut bien se poser cette question si l'on veut sortir de la simple

problématique de l'anachronisme. Le choix du titre Le Chant des chants, dans la traduction

qu'en  a  faite  Meschonnic,  a  contribué  à  dépoussiérer  (à  débondieuser,  déthéologiser,

désarchéologiser, comme il le disait15) le texte biblique en le délivrant de la christianisation

14  Cf. Claude Duchet, Patrick Maurus, Un cheminement vagabond, Paris, Champion, 2011. Pierre Popovic, « La 
sociocritique. Définition, histoire, concepts, voies d’avenir », in PRATIQUES N° 151/152, Décembre 2011, p. 7-38.
15  Henri Meschonnic, Éthique et politique du traduire, Paris, Verdier, 2007. 

7



Paru dans Henri Meschonnic théoricien de la traduction, Paris, Hermann, 2014, 239-251.

qui l'enveloppait. Mais en même temps, il a supprimé ce qui était une marque historique

précise. 

Une autre question se pose : celle du statut du rythme, « organisation du mouvement

de la parole par un sujet ». On ne peut plus traduire sans ce concept. Mais quel statut lui

donner ? Il semble que, là aussi, la triade trace, indice, valeur, forgée par la sociocritique,

offre plus de possibilités. 

Quelle critique de la traduction aujourd'hui et demain ? 

La  critique  de  la  traduction  est  aussi  un  apport  incontestable  de  la  pensée

meschonicienne  là  où  il  n'y  avait  quasiment  que  critique  de  théories  ou  considérations

syntaxiques, grammaticales et lexicales. De la langue et non de la littérature. Il a incorporé à

la théorie pratique de la traduction (« le traduire ») la critique de la traduction et la critique

des critiques de la traduction. C'est un commencement qui permet de réfléchir au statut

épistémologique à donner à la critique de la traduction. Elle peut être un simple, mais après

tout  louable,  instrument  didactique.  À  condition  de  dépasser  le  traditionnel  relevé  des

éventuelles  fautes  grammaticales  et  lexicales  décelées  dans  les  traductions  d'autrui,

parachevé par la lecture – qui se doit admirative, on l'aura compris – de la version proposée

par l'enseignant. Mais même une approche didactique intelligente ne prémunit pas contre le

danger de déshistoricisation. La lecture critique des traductions et celle des critiques de la

traduction doivent avoir pour objet premier de rendre le texte à l'histoire. Sans suivre le

principe téléologique si tentant (auquel, d’ailleurs n'échappe pas totalement Antoine Berman

dans son ouvrage fondateur Pour une critique des traductions : John Donne16) qui voudrait

que la marche des retraductions se fasse selon une voie ascendante, vers des traductions de

plus en plus réussies. Ce n'est pas parce qu'une traduction est écrite en 1956 (par exemple

celle des  Frères Karamazov, par Marc Chapiro) qu'elle est forcément mauvaise. C'est une

traduction  de  1956.  Ce  qui  n'interdit  pas  de  retraduire  ce  texte  en  2002  (par  André

Markowicz qui, d'ailleurs, faisait remarquer qu'« un auteur étranger est la somme de toutes

ses traductions, passées, présentes et à venir. »). Ou en 2014. Il n'y aura pas de meilleure

16 Antoine Berman, Pour une critique des traductions : John Donne, Paris, Gallimard, 1995. 

8



Paru dans Henri Meschonnic théoricien de la traduction, Paris, Hermann, 2014, 239-251.

traduction en 2014 (éventuellement pire). Il y aura trois lectures de ce texte, une en 1956,

une en 2002 et une en 2014. 

Du point de vue du traduire, ce qui sépare une traduction de 1956 d'une traduction de

2014, c'est la conception du texte qui se dégage de chacune d'elle, « tous les clichés sur le

fond et la forme, le génie des langues [qui] forment la matière idéologique de ce magma, les

mythes du langage que certains prennent pour la transparence17. ». C'est encore et toujours

la réponse à la même question : que traduit-on quand on traduit ? 

Si un célèbre poète ne se pose pas la question lorsqu'il traduit un non moins célèbre

confrère (on se souvient de Baudelaire traduisant Poe), sa traduction sera mauvaise, même

affublée de l'habituel « loin du texte, mais poétique ». En revanche, une traduction ancienne

et proposée par un illustre inconnu sera bonne s'il s'est posé cette question en traduisant le

texte. 

Pour reformuler à notre manière la question posée par Meschonnic sur la pérennité

d'une  traduction,  nous  répondrons  en  disant  que  demeurent  pérennes  celles  qui  restent

modernes  parce  qu'elles  étaient  modernes.  Ce  qui  implique  qu'une  traduction  peut  être

nouvelle, mais pas moderne. Une bonne traduction, c'est celle qui, en 17.. comme en 2013,

s'est posé, avec les mots et les représentations de son temps, la question « que traduit-on

quand on traduit ? »

BIBLIOGRAPHIE

Antoine BERMAN, Pour une critique des traductions : John Donne, Paris, Gallimard, 1995.

Claude DUCHET, Patrick MAURUS, Un cheminement vagabond, Paris, Champion, 2011. 

« Henri Meschonnic », Europe, N° 995, mars 2012, p. 4.

Henri MESCHONNIC, Poétique du traduire, paris, Verdier, 1999.

Henri MESCHONNIC, Éthique et politique du traduire, Paris, Verdier, 2007. 

Henri MESCHONNIC, « Traduire au XXIe siècle », Quaderns, 15, 2008, p. 56.

Gérard DESSONS, Henri MESCHONNIC,  Traité du rythme des vers et des proses, Paris,

Dunod, 1998.

Pierre  POPOVIC,  « La  sociocritique.  Définition,  histoire,  concepts,  voies  d’avenir »,  in

PRATIQUES N° 151/152, Décembre 2011, p. 7-38.

17 Henri Meschonnic, Poétique du traduire, Paris, Verdier, 1999, p. 99. 

9



Paru dans Henri Meschonnic théoricien de la traduction, Paris, Hermann, 2014, 239-251.

10


