

# Petite anthologie bilingue de littérature irano-persane avec rudiments grammaticaux et glossaire

Denis Matringe

#### ▶ To cite this version:

Denis Matringe. Petite anthologie bilingue de littérature irano-persane avec rudiments grammaticaux et glossaire. 2012. hal-00763479

HAL Id: hal-00763479

https://hal.science/hal-00763479

Preprint submitted on 10 Dec 2012

**HAL** is a multi-disciplinary open access archive for the deposit and dissemination of scientific research documents, whether they are published or not. The documents may come from teaching and research institutions in France or abroad, or from public or private research centers. L'archive ouverte pluridisciplinaire **HAL**, est destinée au dépôt et à la diffusion de documents scientifiques de niveau recherche, publiés ou non, émanant des établissements d'enseignement et de recherche français ou étrangers, des laboratoires publics ou privés.

# Petite anthologie bilingue de littérature irano-persane avec rudiments grammaticaux et glossaire

préparée par

**Denis Matringe** 

Directeur de recherche au CNRS Centre d'Études de l'Inde et de l'Asie du Sud (UMR 8564 EHESS-CNRS)

Atelier de lecture de textes en persan Séminaire à l'EHESS du Centre d'Études de l'Inde et de l'Asie du Sud

Première mise en ligne : 2011 ; version augmentée : 2012.





Carte de l'Iran vers l'an 1000 (http://fr.academic.ru/dic.nsf/frwiki/1758568)

Ce petit manuel est issu des cours donnés quelques années durant par le compilateur à des étudiants de mastère en sciences sociales désireux de se spécialiser dans l'étude de l'Inde dite musulmane, islamisée à la suite de conquêtes venues pour l'essentiel du monde iranien. L'enseignement en question leur proposait une initiation à la langue persane à travers une introduction au vaste héritage des belles lettres persanes classiques que l'élite intellectuelle indo-musulmane a fait sien pendant un millénaire, du XIº au début du XXº siècle. Pendant toute cette période en effet, le persan a été dans l'Inde du Nord des Ghaznévides (Xº-XIIº siècles), des sultanats (1192-1526) puis de l'empire moghol (1526-1857) langue véhiculaire ainsi que langue de culture et d'administration, et il est resté pratiqué comme langue littéraire jusque dans la première moitié du XXº siècle.

Pour introduire à l'étude de cet héritage, on a rassemblé dans les pages qui suivent de brefs extraits de chefs-d'œuvre de la littérature persane classique. Suivant en cela l'exemple de Charles-Henri de Fouchécour dans sa présentation de la littérature persane dans l'Histoire des littératures de l'Encyclopédie de la Pléiade1, on a ordonné ici les textes selon les genres, et non selon l'ordre chronologique. Pour chaque genre, on a retenu un auteur particulièrement important. Ferdowsi (~ 940 - ~1020) représente ainsi l'épopée et Nezâmi (1141-1209) le roman en vers. Vient ensuite un ensemble consacré à la littérature didactique : soufisme, miroirs des princes et morale. Dans le domaine du soufisme, 'Attâr (vers 1119-1190) a été choisi pour le poème mystique allégorique, Rumi (1207-1273) pour sa célèbre somme spirituelle en vers, le Masnavi, et Jâmi (m. 1492) pour les traités mystiques en prose. Nezâm al-Molk (m. 1093), lui, illustre les miroirs des princes et Nâser al-Din Tusi (1201-1274) la morale. Puis vient Sa'di (~1209 - ~1295), dont le Bustân (Jardin des parfums) et le Golestân (Roseraie) embrassent tout le champ de la littérature didactique. Comme exemples des sommets de la poésie lyrique sont enfin proposés une ode de Rudaki (m. 940), des quatrains de 'Omar Xayyâm (~1047-1123) et des ghazals de Hâfez (~1325 - ~1390). La place de choix réservée au premier et aux deux derniers de ces auteurs n'est rien d'autre qu'un reflet des préférences du compilateur.

Les textes, donnés en graphie originale et en transcription, sont tirés d'éditions courantes. Quand des traductions françaises en ont été publiées, ce sont elles qui sont reproduites ici, en hommage aux traducteurs, même si celle du *Šâhnâme* par Jules Mohl est fondée sur sa propre édition du texte antérieure à celle utilisée ici.

L'anthologie est suivie de deux appendices. Viennent en premier lieu des rudiments grammaticaux du persan contemporain standard, basés sur la commode *Elementary Persian Grammar* de L. P. Elwell-Sutton. Le persan a en effet cette particularité fascinante pour un Européen que, lorsque apparaissent ses premières attestations littéraires, il se présente pour l'essentiel comme

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pour la référence de ce travail et de ceux qui sont mentionnés plus bas dans cette introduction, voir la bibliographie.

la langue soutenue d'aujourd'hui, celle de la littérature et de la presse. Certains faits de la langue des textes de l'anthologie, toutefois, sont propres au persan classique, et ils sont présentés dans l'avant-dernière rubrique de ces rudiments grammaticaux, à l'aide de l' « initiation au persan classique » incluse par Charles-Henri de Fouchécour dans ses *Éléments de persan*. Cette partie se conclut avec une note sur la métrique. Le second appendice consiste en un lexique persan-français de tous les mots rencontrés dans les textes, qui suit le *Dictionnaire persan-français* de Gilbert Lazard, avec des compléments empruntés aux dictionnaires de Haïm et de Steingass (voir ci-dessous, bibliographie).

#### Aperçu de la situation historique des auteurs abordés

Après la conquête arabe qui, vers le milieu du VIIe siècle, met fin à un empire sassanide déjà ébranlé par son conflit avec l'empire byzantin, l'arabe s'impose rapidement comme langue de culture aux nouvelles élites musulmanes d'Iran. Mais avec la désintégration du califat abbasside, à partir du IXe siècle, l'apparition de dynasties provinciales autonomes dans le monde iranien favorise l'accession du persan, écrit en caractères arabes, au statut de langue littéraire, notamment au Khorasan et en Asie Centrale. Les potentats de ces régions, issus de l'aristocratie terrienne, souhaitent s'entendre louanger en des poèmes empruntant leur forme aux panégyriques arabes, les *qaṣide*, mais dans la seule langue que, tout comme leurs sujets, ils comprennent : le persan.

Rudaki, qui tient encore de l'aède ancien, est ainsi poète officiel d'un émir de la première dynastie iranienne apparue après la conquête arabe, celle des Samanides (819-1005), dont les plus grands souverains règnent sur la Transoxiane et le Khorasan, avec Boukhara comme capitale. Un autre genre, issu lui de la tradition iranienne, s'impose aussi dans ces cénacles : l'épopée, dont le grand maître, Ferdowsi, écrit dans le Khorasan ghaznévide (962-1186) le Šâhnâme, véritable épopée nationale iranienne.

Turcs iranisés comme les Ghaznévides, les Seljoukides unifient le monde iranien aux XIe et XIIe siècles. À leur époque, la poésie lyrique, comme celle de 'Omar Xayyâm (pour autant que l'on puisse identifier le poète au grand savant qui porte ce nom), prend son premier essor, et le roman médiéval en forme de couplets rimés à l'iranienne AA, BB, etc., atteint son apogée avec 'Attâr et surtout Nezâmi. Durant cette période s'écrit en persan une importante littérature scientifique et technique, et Nezâm al-Molk rédige, avec le Siar al-Moluk (La Conduite des rois), le plus important manuel de gouvernement du Moyen Âge musulman.

Au XIIIe siècle, les ravages de la déferlante mongole poussent nombre d'hommes de lettres, de science et de religion vers l'exil, en Inde ou en Turquie. C'est dans ce dernier pays que se réfugie la famille du grand mystique **Rumi**, représentant archétypal de ces maîtres établis loin des cours et dont la poésie donne à sentir l'expérience de l'ineffable tout en instruisant leurs disciples. Certains intellectuels, toutefois, comme le savant et moraliste **Nâșer al-Din Tusi** qui s'était d'abord réfugié auprès des ismaéliens d'Alamut, se mettent au service des Mongols, tandis que d'autres, comme **Sa'di**, ont la chance de pouvoir demeurer dans une cité dont le prince turc iranisé qui les patronne a préventivement fait allégeance aux conquérants.

#### **PRESENTATION**

L'Iran, désormais coupé du monde sunnite arabo-turc, se relève de ses ruines et retrouve graduellement prospérité et rayonnement culturel sous les sultans Ilkhanides (1256-1353) après la conversion à l'islam du sultan mongol de Perse Ġazan Xân en 1295. Le pays redevient un carrefour commercial entre l'Europe et l'Asie, avant de se morceler à nouveau, vers 1340, en principautés rivales, comme celle des Mozaffarides (1314-1393), qui dominent la Perse, le Kerman et une partie de l'Irak. Un prince de cette dynastie, dont Chiraz est la capitale, Šâh Šojâ' (r. 1363-1384), est le principal patron du plus grand poète lyrique iranien, Hâfez. Cette période prend fin avec les invasions dévastatrices des Turco-mongols tchaghataïs de Tamerlan (1336-1405). Ses descendants, les Timourides, sont des mécènes qui encouragent la littérature, la miniature et les sciences. À leur époque, Jâmi, dernier grand représentant de la littérature persane classique, produit une œuvre littéraire qui récapitule tout l'acquis antérieur en matière de prose et de poésie, dans des chefs-d'œuvre marqués par le soufisme.

#### Bibliographie sommaire

#### Manuel d'apprentissage du persan contemporain standard

Halbout, Dominique, et Mohammad-Hossein Karimi, *Le Persan*, Chennevières-sur-Marne, Assimil, 2003.

#### **Dictionnaires**

Lazard, Gilbert, *Dictionnaire persan-français*, Leiden, Brill, 1990 (régulièrement réimprimé en Iran). Haïm, Suleyman, *Persian-English Dictionary*, Téhéran, Bekhourim, 1961.

Steingass, Francis Joseph, *A Comprehensive Persian-English Dictionary*, Londres, Allen, 1892 (régulièrement réimprimé par divers éditeurs).

#### Grammaires

Elwell-Sutton, L. P., *Elementary Persian Grammar*, Cambridge, Cambridge University Press, 2e édition, 1972.

Fouchécour, Charles-Henri de, *Éléments de persan*, Paris, Publications Orientalistes de France, 1981. Lazard, Gilbert, *Grammaire du persan contemporain*, 2e éd., Téhéran, Institut Français de Recherche en Iran et Farhang Moaser, 2006.

#### Cadre historique et littérature

*Encyclopédie de l'islam*, 2e édition, Leiden, Brill, 1954-2007 ; 3e édition en anglais seulement, en cours de publication depuis 2007.

Fouchécour, Charles-Henri de, « Littérature persane », dans Raymond Queneau (dir.), *Histoire des littératures*, 2 vols., 2e éd., Encyclopédie de la Pléiade, Paris, Gallimard,1977, vol. 1, pp. 755-787.

Massé, Henri, Anthologie persane, Paris, Payot, 1950.

Lazard, Gilbert, *Les Premiers poètes persans (¡xe-xe siècle). Fragments rassemblés, édités et traduits*, 2 vols., Paris, Librairie d'Amérique et d'Orient Adrien Maisonneuve, 1964.

#### PETITE ANTHOLOGIE BILINGUE DE LA LITTÉRATURE IRANO-PERSANE

Mélikian-Chirvani, Assadullah Souren, *Le Chant du Monde : l'art de l'Iran safavide*, Paris, Musée du Louvre Éditions et Somogy Éditions d'Art, 2007.

Porter, Yves, Les Iraniens, Paris, Armand Colin, 2006.

Rypka, Jan (dir.), *History of Iranian Literature*, 2e éd., Dordrecht, D. Reidel Publishing Company, 1968. Safâ, Z., *Anthologie de la poésie persane (XI-XXèmes siècles)*, Paris, Gallimard, « NRF », 1964.

Thackston, Wheeler M., *A Millenium of Classical Persian Poetry*, Bethesda (Maryland), Ibex Publications, 1994.

#### **Transcription**

Les mots sont transcrits d'après leur prononciation en persan contemporain standard comme dans le dictionnaire de Gilbert Lazard, mais les consonnes sont strictement translittérées, de manière à différencier, par exemple, les quatre graphèmes arabes correspondant au son z en persan, ou encore geyn(z) de gaf(z), prononcés à l'identique en persan, et à faire apparaître dans la graphie la lettre geyn(z), non prononcée en persan. Une telle transcription n'est bien entendu pas à même de rendre compte de la métrique, et n'y vise pas.

Dans les quelques mots transcrits directement de l'arabe, le vocalisme de cette langue et sa notation habituelle ont été respectés : a, i, u pour les voyelles brèves,  $\bar{a}$ ,  $\bar{i}$ ,  $\bar{u}$  pour les voyelles longues, ay et aw pour les diphtongues.

| 1 | a-, e-, o-, -â(-) | ر | r        | ق          | q                     |
|---|-------------------|---|----------|------------|-----------------------|
| Ĩ | â-                | ز | z        | ک          | k                     |
| ب | b                 | ژ | ž        | گ          | g                     |
| پ | p                 | س | s        | J          | 1                     |
| ت | t                 | ش | š        | م          | m                     |
| ث | Ś                 | ص | ş        | ن          | n                     |
| ج | j                 | ض | Ż        | و          | v, o (rare), u, ow, w |
| چ | С                 | ط | <u>t</u> |            | (non prononcé)        |
| ح | μ̈́               | ظ | <u>z</u> | ٥          | h, -e                 |
| خ | x                 | ع | c        | ی          | y, i, ey, -ä          |
| د | d                 | غ | ġ        | ĺ          | -an                   |
| ذ | Ż                 | ف | f        | ئ ,ؤ ,ء ,أ | ·<br>S                |

#### **PRESENTATION**

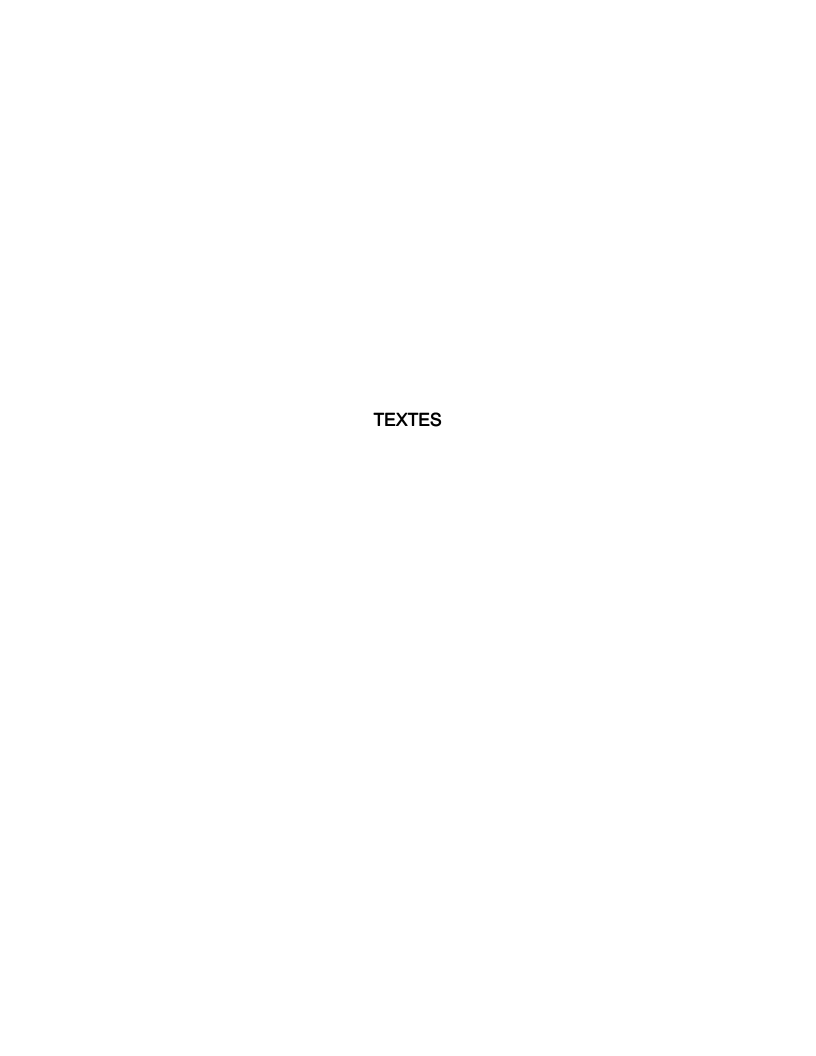
#### **Abréviations**

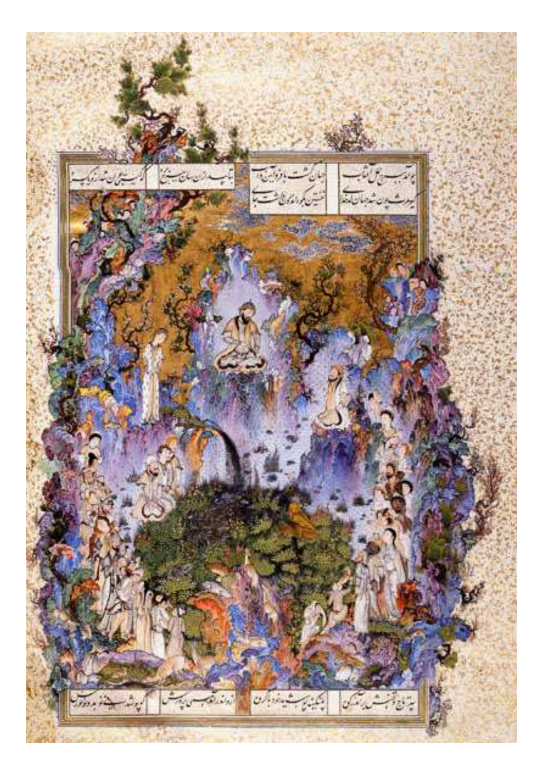
adjectif adj. pers. personne adv. adverbe pluriel plur. ar. arabe poét. poétique COD complément d'objet direct pron. prononcer COI complément d'objet indirect quelque chose qqch. ed. / éd. édited by / édité par quelqu'un qqn. env. environ rar. rarement familier fam. singulier sg. fém. féminin sociologique SOC. id. idem (même chose) subst. substantif

lit. littéraire trad. / trans. traduit par / tanslated by

litt. littéralement vol. volume mod. moderne vx. vieux

masc. masculin





Kayumars, premier roi du monde Page du *Šânâme* de Śâh Tamâsp Tabriz, 1524-1539 Genève, Aga Khan Trust for Culture

#### L'ÉPOPÉE

#### Ferdowsi (vers 940-1020), Šâhnâme

Ferdowsi est le grand poète épique de la littérature persane. Né dans les environs de Tus, près de l'actuelle Meshed, dans le Khorasan, il était issu d'une de ces familles de gentilshommes ruraux *(dehqân)* qui assurèrent longtemps après l'islamisation la continuité culturelle avec l'Iran pré-islamique. Il entreprit la composition de son poème vers la quarantaine, en acheva une première rédaction à l'âge de soixante-et-onze ans, et y mit, de son propre aveu, la dernière main à près de quatre-vingts ans.

Ferdowsi a raconté lui-même comment il a recherché fiévreusement des documents dépendant d'anciennes œuvres en pehlevi, langue littéraire de l'époque sassanide, et comment il a incorporé dans son texte les quelque mille vers écrits par son prédécesseur, Daqiqi, qui périt assassiné par son esclave en 978 (voir ci-dessous, extrait 1). Son *Šâhnâme*, écrit dans le mètre *motaqâreb* (~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~ - | ~

Dans cette immense fresque, il s'agit pour le poète d'expliquer à l'aide de mythes, de légendes et d'éléments historiques comment s'est formé puis a décliné l'Iran sassanide et zoroastrien et ce qui a fondé la légitimité de ses rois jusqu'à la catastrophe de l'invasion arabe. Quand Ferdowsi traite des Sassanides, le récit se fait plus historique qu'épique, avec des développements politiques et moraux et des narrations de contes.

Le *Šâhnâme* a représenté une épopée nationale pour tous ceux qui se considéraient comme iraniens par la naissance et l'origine géographique, ou en raison de leur adoption de l'èthos et de la culture de l'Iran. Autant livre pour les rois et leurs sujets, sur la nature de l'homme et sa destinée, que livre sur les rois, il ne contient, dit Ferdowsi, « ni tromperie ni faux-semblant. L'homme intelligent y trouvera tout ce qu'il lui faut, quand même il devrait déchiffrer des symboles<sup>2</sup> ».

<sup>-</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Šâhnâme-yi Ferdowsi, texte de l'édition de Moscou (dir. Y. A. Bertel *et al.*, 9 vol., Moscou, Institut Narodov Azii,1960-1971), Téhéran, Našr-e qatre, 1381sh (2007), p. 4; trad. Abou'lkasim Firdousi, *Le Livre des rois*, publié, traduite et commenté par M. Jules Mohl 7 vols., Paris, Imprimerie Nationale, 1876, réimpr. Paris, Jean Maisonneuve, 1976, vol. 1, p. 17.

Après avoir achevé sa première rédaction du *Šâhnâme*, Ferdowsi décida d'en faire hommage au sultan turc du Khorasan Maḥmud de Ghazna (971-1030, r. 997-1030), dont la cour était brillante et le royaume le plus grand d'Asie occidentale. Mais Maḥmud ne lui accorda qu'une rémunération dérisoire, soit que, habitué aux brèves *qaṣide*, il n'ait pas saisi la grandeur de l'œuvre, soit qu'il ait été offusqué par la valorisation des Iraniens face aux Turcs dans le *Livre des rois*, soit encore qu'il ait été choqué, dans son orthodoxie sunnite affichée, par le chiisme de Ferdowsi et par le grand cas fait par le poète du zoroastrisme dans son œuvre. Ferdowsi écrivit une diatribe contre le sultan, et ayant regagné Tus, il y finit ses jours dans l'amertume et la gêne.

On circule aisément dans le *Śâhnâme* grâce à la remarquable vision d'ensemble qu'en a donnée Charles-Henri de Fouchécour dans « Une lecture du *Livre des Rois* de Ferdowsi » (*Studia Iranica* 5.2, 1976, pp. 172-202). La situation des textes de Ferdowsi qui figurent ci-dessous doivent beaucoup à cette étude.

# Extrait 1 Comment Ferdowsi entreprit la composition du *Šâhnâme*<sup>3</sup>

Le *Śâhnâme* commence par un prologue de deux cents vingt-cinq couplets dans l'édition utilisée, – celle dite de Moscou. Il s'ouvre sur une louange à Dieu, suivie d'un éloge de la raison. Des couplets consacrés à la création du monde, à celle de l'homme, à celle de la lune et à celle du soleil précèdent ensuite un long éloge du Prophète.

Après cette entrée en matière originale par la place de choix accordée à la raison, Ferdowsi en vient à présenter la genèse de son grand-œuvre.

## گفتار اندر فراهم آوردن کتاب

بر باغ دانش همه رفته اند نیابم که از بر شدن نیست رای همان سایه زو باز دارد گزند بر شاخ آن سرو سایه فکن به گیتی بمانم یکی یادگار به رنگ فسون و بهانه مدان دگر بر راه رمز و معنی برد

سخن هر چه گویم همه گفته اند اگر بر درخت برومند جای کسی کو شود زیر نخل بلند توانم مگر پایه ای ساختن کزین نامور نامهٔ شهریار تو این را دروغ و فسانه مدان ازو هر چه اندر خورد با چرد

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Šâhnâme-yi Ferdowsi, texte de l'édition de Moscou (dir. Y. A. Bertel *et al.*, 9 vol., Moscou, Institut Narodov Azii,1960-1971), Téhéran, Našr-e qatre, 1381sh (2007), pp. 4-5; trad. Abou'lkasim Firdousi, *Le Livre des rois*, publié, traduite et commenté par M. Jules Mohl 7 vols., Paris, Imprimerie Nationale, 1876, réimpr. Paris, Jean Maisonneuve, 1976, vol. 1, pp. 17-21.

#### **TEXTES**

فراوان بدو اندرون داستان ازو بهره ای نزد هر بخردی دلیر و بزرگ و خردمند و راد گذشته سخنها همه باز جست بیاورد کاین نامه را یاد کرد وزان نامداران فرّخ مهان که ایدون به ما خوار بگذاشتند بر ایشان همه روز کند آوری سخنهای شاهان و گشت جهان یکی نامور نامه افکند بن

یکی نامه بود از گه باستان پراگنده در دست هر مؤبدی یکی پهلوان بود دهقان نژاد پژوهندهٔ روزگار نخست ز هر کشوری مؤبدی سالخورد بپرسیدشان از کیان جهان که گیتی به آغاز چون داشتند چه گونه سرامد به نیک اختری بگفتند پیشش یکایک مهان چو بشنید از ایشان سپهبد سخن چنین یادگار شد اندر جهان

#### داستان دقیقی شاعر

چو از دوتر این داستانها بسی جهان دل نهاده بدین داستان جوانی بیامد گشاده زبان بشعر آرم این نامه را گفت من جوانیش را خوی بد یار بود برو تاختن کرد ناگاه مرگ بدان خوی بد جان شیرین بداد یکایک ازو بخت بر گشته شد برفت او و این نامه نا گفته ماند والهی عفو کن گناه و را

### بنياد نهادن كتاب

دل روشن من جو بر گشت ازوی که این نامه را دست پیش آورم بپرسیدم از هر کسی بیشمار

همی خواند خواننده بر هر کسی همان بخردان نیز و هم راستان سخن گفتن خوب و تبع روان ازو شادمان شد دل انجمن اباء بد همیشه به پیکار بود نهادش به سر بر یکی تیره ترگ نبد از جوانیش یک روز شاد به دست یکی بنده بر کشته شد چنین بخت بیدار او خفته ماند بیفزای در حشر جاه و را]

سوی تخت شاه جهان کرد روی ز دفتر بگفتار خویش آورم بترسیدم از گردش روزگار بباید سپردن بدیگر کسی
همین رنج را کس خریدار نیست
سخن را نهفته همی داشتم]
بجویندگان بر جهان تنگ بود]
بنزد سخن سنج فرّخ مهان
نبی کی بدی نزد ما رهنمای]
تو گفتی که با من به یک پوست بود
به نیکی گراید همی پای تو
به پیش تو آرم مگر نغنوی
سخن گفتن پهلوانیت هست
بدین جوی نزد مهان آبروی

مگر خود درنگم نباشد بسی و دیگر که گنجم وفادار نیست آبرین گونه یکچند بگذاشتم آسراسر زمانه پر از جنگ بود زنیکو سخن به چه اندر جهان آاگر نامدی این سخن از خدای بشهرم یکی مهربان دوست بود مرا گفت خوب آمد این رای تو نبشته من این نامهٔ پهلوی گشاده زبان و جوانیت هست شو این نامهٔ خسروان باز گوی چو آورد این نامه نزدیک من

#### **Translittération**

#### goftâr andar farâham âvardan-e ketâb

soxan har ce guyam hame gofte and agar bar daraxt-e barumand jây kasi ku šavad zir-e naxl-e boland tavânam magar pâye'i sâxtan kazin nâmvar nâme-ye šahreyâr to in râ doruġ-o fasâne madân azu har ce andar xworad bâ xerad yeki nâme bud az gah-e bâstân parâgande dar dast-e har mo'bedi yeki pahlavân bud dehqân nežâd požuhande-ye ruzegâr-e naxost ze har kešvari mo'bedi-ye sâlxword beporsidešân az keyân-e jahân ke giti be âġâz cun dâštand ce gune sarâmad benik axtari begoftand pišaš yekâyek mehân co bešnid azišân sipahbod soxan conin yâdegâri šod andar jahân

bar bâġ-e dâneš hame rafte and nayâbam ke az bar šodan nist rây hamân sâye zu bâz dârad gazand bar šâx-e ân sarv-e sâye fekan begiti bemânam yeki yâdegâr berang-e fosun-o bahâne madân degar bar rah-e ramz-o maʻni barad farâvân bedu andarun dâstân azu bahre'i nazd-e har bexradi dalir-o bozorg-o xeradmand-o râd gożašte soxanhâ hame bâz jost beyâvard kin nâme râ yâd kard va zân nâmdârân farrox mehân ke idun bemâ xwâr bogżâštand barišân hame ruz konad âvari soxanhâ-ye šâhân-o gašt-e jahân yeki nâmvar nâme afkand bon baru âfarin az kehân-o mehân

#### dâstân-e Daqiqi šâ'er

co az daftar in dâstânhâ basi
jahân del nehâde bedin dâstân
javâni beyâmad gošâde zabân
beše'r âram in nâme râ goft man
javâniaš râ xu-ye bad yâr bud
baru tâxtan kard nâgâh marg
bedân xu-ye bad jân-e širin bedâd
yekâyek azu baxt bar gašte šod
beraft u va in nâme nâgofte mând
elâhi 'afav kon gonâh-e o râ

hami xwând xwânande bar har kasi hamân bexradân niz-o ham râstân soxan goftan-e xub-o tab'-e ravân azu šâdmân šod del-e anjoman abâ' bad hamiše be peykâr bud nehâdaš besar bar yeki tire targ nabod az javâniaš yek ruz šâd bedast-e yeki bande bar košte šod conân baxt-e bidâr-e u xofte mând beyafzây dar hašr jâh-e o râ

#### bonyâd nehâdan-e ketâb

del-e rowšan-e man co bar gašt azuy ke in nâme râ dast piš âvaram beporsidam az har kasi bišomâr magar xwod derangam nabâšad basi va digar ke ganjam vafâdâr nist bar in gune yek cand bogżâštam sarâsar zamâne por az jang bud ze niku soxan beh ce andar jahân agar nâmadi in soxan az Xodây be šahram yeki mehrabân dust bud marâ goft xub âmad in rây-e to nebešte man in nâme-ye pahlavi gošâde zabân-o javâniat hast šav in nâme-ye xosrovân bâz guy co âvard in nâme nazdik-e man

su-ye taxt-e šah-e jahân kard ruy
ze daftar begoftâr-e xwiš âvaram
betarsidam az gardeš-e ruzegâr
bebâyad sepordan bedigar kasi
hamin ranj râ kas xaridâr nist
soxan râ nahofte hami dâštam
bejuyandegân bar jahân tang bud
benazd-e soxansanj farrox mehân
nabi key bodi nazd-e mâ rahnomây
to gofti ke bâ man be yek pust bud
beniki gerâyad hami pây-e to
bepiš-e to âram magar naġonuy
soxan goftan-e pahlavâniat hast
bedin juy nazd-e mehân âberuy
bar afruxt in jân-e târik-e man

#### **Traduction**

#### COMMENT LE LIVRE DES ROIS FUT COMPOSÉ

Tout ce que je dirai, tous l'ont déjà conté, tous on déjà enlevé les fruits du jardin de la connaissance. Quand même je ne pourrais atteindre une place élevée dans l'arbre chargé de fruits, parce que mes forces n'y suffisent pas ; toutefois, celui même qui se tient sous un arbre puissant, sera garanti du mal par son ombre, et peut-être je pourrai atteindre une place sur une branche *inférieure* de ce cyprès qui jette son ombre au loin, de sorte que par ce livre des rois illustre, je laisserai dans le monde un

souvenir de moi. Sache qu'il ne contient ni mensonge, ni fausseté; mais ne crois pas que tout, dans le monde, suive la même marche. Tous ceux qui sont doués d'intelligence se nourrissent *de mes paroles*, quand même il leur faudrait y chercher des symboles.

Il y avait un livre des temps anciens, dans lequel étaient écrites beaucoup d'histoires. Tous les Mobeds en possédaient des parties, chaque homme intelligent en portait un fragment avec lui. Il y avait un Pehlewan, d'une famille de Dihkans, brave et puissant, plein d'intelligence et très illustre ; il aimait à rechercher les faits des anciens et à recueillir les récits des temps passés. Il fit venir de chaque province un vieux Mobed, qui avait rassemblé les parties de ce livre ; il leur demanda l'origine des rois et des guerriers illustres, et la manière dont ils organisèrent le monde, qu'ils nous ont transmis dans un état si misérable, et comment, sous une heureuse étoile, ils terminèrent chaque jour une entreprise. Les grands récitèrent devant lui, l'un après l'autre, les traditions des rois et les vicissitudes du monde. Il écouta leurs discours, et en composa un livre digne de renom. C'est le souvenir qu'il a laissé parmi les hommes, et les grands et les petits célèbrent ses louanges.

#### SUR DAKIKI LE POËTE

Les chanteurs chantaient à tout le monde beaucoup d'histoires de ce livre, et le monde se prit d'amour pour ces récits ; tous les hommes intelligents et tous les hommes de cœur s'y attachèrent. Alors parut un jeune homme, doué d'une langue facile, d'une grande éloquence et d'un esprit brillant. Il annonça le dessein de mettre en vers ce livre, et le cœur de tous en fut réjoui. Mais il aimait de mauvaises compagnies ; il vivait oisif avec des amis pervers, et la mort l'assaillit subitement et posa sur sa tête un casque noir. Il suivait son penchant vers les mauvais ; il leur abandonna son âme douce, et ne put se réjouir du monde un seul jour. Tout à coup la fortune l'abandonna, et il fut tué par la main d'un esclave. Il périt, et son poëme ne fut pas achevé ; et la fortune qui avait veillé sur lui s'endormit *pour toujours*. Ô Dieu, pardonne-lui ses péchés, et place le bien haut dans ton paradis.

#### COMMENT LE POËME FUT ENTREPRIS

Lorsque mon âme se fut détournée *de ce souvenir* de lui, elle se tourna vers le trône du maître du monde. Je désirais obtenir ce livre pour le traduire dans ma langue. Je le demandais à un grand nombre d'hommes ; je tremblais devant la rotation du temps, craignant que si ma vie n'était pas longue, je ne fusse obligé de le laisser à un autre. D'ailleurs, mon trésor pouvait m'échapper ; il pouvait ne se trouver personne qui payât le prix de mon labeur : car le monde était rempli de combats, et le temps n'était pas favorable à ceux qui cherchaient *des récompenses*. Ainsi se passa quelque temps, pendant lequel je ne fis part à personne de mon plan ; car je ne vis personne qui fût digne de me servir de confident dans cette entreprise. Qu'y a-t-il de mieux qu'une bonne parole ? Les grands et les petits s'en réjouissent. Si Dieu n'avait pas révélé la meilleure des paroles, comment le prophète pourrait-il être notre guide ?

J'avais dans ma ville un ami qui m'était dévoué ; tu aurais dit qu'il était dans la même peau que moi. Il me dit : « C'est un beau plan, et ton pied te conduira au bonheur. Je t'apporterai ce livre

pehlewi. Ne t'endors pas! Tu as le don de la parole, tu as de la jeunesse, tu sais conter un récit héroïque. Raconte de nouveau ce livre royal, et cherche par lui la gloire auprès des grands. » Puis il apporta devant moi ce livre, et la tristesse de mon âme fut convertie en joie.

#### Extrait 2

#### Kayumars, premier roi du monde<sup>4</sup>

Ce texte est tiré du récit consacré, juste après le prologue, aux six rois qui régnèrent sur le monde avant le partage de celui-ci. Il traite du premier d'entre eux, Kayumars, qui enseigna aux hommes les arts du vivre, et dont le fils fut tué par Ahriman, esprit du mal dans le zoroastrisme. Le cycle des vengeances, qui occupe une grande place dans le *Šâhnâme*, et le thème constant dans l'ouvrage de la lutte, parfois en un même individu, entre les forces du bien et de celles du mal sont ainsi abordés d'entrée de jeu.

Le nom même de Kayumars est la forme arabisée du vieux nom persan Gayômart. Il existe diverses versions de l'histoire de ce roi, et l'une d'elle a été traduite en français par Gilbert Lazard<sup>5</sup>. Elle date de la même période que le *Šâhnâme*, mais elle plus développée que l'épisode correspondant de l'épopée. Ce dernier a été superbement illustré dans les années 1524-1539 par le grand peintre d'époque safavide Soltân Moḥammad dans le grand *Šâhnâme* (380 feuillets, 258 peintures) préparé dans les ateliers impériaux de Šâh Ṭahmâsp (1514-1576). La composition picturale, chef-d'œuvre de la peinture iranienne, répond au texte plutôt qu'elle ne l'illustre, comme il en va toujours des meilleures miniatures. Le manuscrit du *Šâhnâme* de Šâh Ṭahmâsp fut démembré par son propriétaire Arthur M. Houghton, et cette miniature fut vendue aux enchères à Londres en 1976. Elle se trouve aujourd'hui dans les collections de l'Aga Khan, à l'Aga Khan Trust for Culture de Genève. Exposée au Louvre en 2007 dans le cadre de l'exposition *Le Chant du Monde : l'art de l'Iran* 

*safavide*, elle a fait l'objet d'analyses remarquables par le commissaire de l'exposition et auteur du catalogue, Assadullah Souren Mélikian-Chirvani<sup>6</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> <sup>4</sup> *Šâhnâme-yi Ferdowsi*, *op. cit.*, pp. 7-8; trad. Abou'lkasim Firdousi, *Le Livre des rois*, publié, traduite et commenté par M. Jules Mohl, 7 vol., Paris, Imprimerie Nationale, 1876, réimpr. Paris, Jean Maisonneuve, 1976, vol. 1, p. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Gilbert Lazard, « Un texte persan sur la légende de Gayōmart », Journal Asiatique 244 (1956), pp. 201-216.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Assadullah Souren Mélikian-Chirvani, *Le Chant du Monde : l'art de l'Iran safavide*, Paris, Musée du Louvre Éditions et Somogy Éditions d'Art, 2007, pp. 60-62 et 214-215.

نخستین به کوه اندرون ساخت جای پلنگینه پوشید خود با گروه که پوشیدنی نو بد و نو خورش به خوبی چو خورشید بر گاه بود چو ماه دو هفته ز سرو سهی از گیتی به نزدیک او آرمید از آن بر شده فره و بخت او وز و برگرفتند آسی خوبش

کیومرث شد بر جهان کدخدای سر بخت و تختش برآمد به کوه ازو اندر آمد همی پرورش به گیتی درون سال سی شاه بود همی تافت زو فر شاهنشهی دد و دام و هر جانور کش بدید شدندی بر تخت اودوتا می به رسم نماز آمدندیش پیش

#### **Transcription**

conin goft kâ'in-e taxt-o kolâh
co âmad be borj-e ḥamal âftâb
betâbid azân sân ze borj-e bare
Kayomars šod bar jahân kadxodây
sar-baxt-o taxtas bar âmad be kuh
azu andar âmad hami parvares
be giti darun sâl si sâh bud
hami tâft zu farr-e sâhansahi
dad-o dâm-o har jânevar kas bedid
dotâ mi sodandi bar taxt-e u
be rasm-e namâz âmadandis pis

Kayumars âvard-o u bud sâh jahân gašt bâ farr-o â'in-o âb ke giti javân gašt azân yeksare noxostin be kuh andarun sâxt jây palangine pušid xwod bâ goruh ke pušidani now bod-o now xworeš be xubi co xworšid bar gâh bud co mâh-e do hafte ze sarv-e sahi ze giti be nazdik-e u âramid az ân bar šode farre-vo baxt-e u vazu bar gereftand â'in-e xwiš

#### Traduction

Un homme [qui a lu un ancien livre où sont contenues les histoires de héros] dit que Kaïoumors institua le trône et la couronne, et qu'il fut *le premier* roi. Lorsque le soleil entra dans le signe du bélier, le monde fut rempli de splendeur, d'ordre et de lumière ; le soleil brilla dans le signe du bélier, de sorte que le monde en fut rajeuni entièrement : alors Kaïoumors devint maître du monde. Au commencement il établit sa demeure dans les montagnes ; son trône et sa puissance s'élevèrent de la montagne, et il se vêtit, lui et son peuple, avec des peaux de tigre. De lui vint toute civilisation, car l'art de se nourrir et de se vêtir était nouveau. Il régna trente ans sur la terre. Il était beau sur le trône comme le soleil ; il brillait, du haut de son trône royal, comme une lune de deux semaines brille audessus d'un cyprès élancé. Les animaux féroces et les bêtes sauvages qui le virent accoururent vers lui de tous les lieux du monde et se tenaient courbés devant son trône : ce fut là ce qui releva sa majesté et sa haute fortune. Ils [les hommes] venaient devant lui pour rendre hommage ; ce fut de lui qu'ils reçurent les lois.

# Extrait 3

#### Jamšid, quatrième roi du monde7

Jamšid, quatrième des premiers rois du monde encore indivis, régna 700 ans. Il inventa les armes et enseigna aux hommes différents arts et techniques, tels que le filage, le tissage, la couture. Il divisa la société en quatre classes (1. prêtres, 2. guerriers, 3. agriculteurs, 4. artisans et commerçants), et il commandait aussi aux *div* (esprits maléfiques dans le zoroastrisme), auxquels il enseigna la maçonnerie. Il inventa les bijoux, les parfums et les remèdes. Les *div* portaient aux nues son trône, autour duquel s'assemblait toute l'humanité.

چه مایه بدو گوهر اندر نشاخت ز همون به گردون بر افراشتی نشاسته بر او شاه فرمان روا شگفتی فرو مانده از بخت او بر آن روز را روز نو خواندند بر آسوده از رنج روی زمین و جام و رامشگران خواستند به ما ماند از آن خسروان یادگار ندیدند مرگ اندر آن روزگار میان بسته دیوان بسان رهی ز رامش جهان پر ز آوای نوش به گیتی جز از خویشتن را ندید ز یزدان بپیچید و شد نسپاس

به فرّ کیانی یکی تخت ساخت که چون خواستی دیو برداشتی چو خورشید تابان میان هوا جهان انجمن شد بر آن تخت او به جمشید بر گوهر افشاندند سر سال نو هرموز فروردین بزرگان به شادی بیاراستند چنین جشن فرّخ از آن روزگار چنین سال سیصد همی رفت کار ز رنج و ز بد شأن نبود آگهی به فرمان مردم نهاده دو گوش یکایک به تخت مهی بنگرید منی کرد آن شاه پزدان شناس

#### **Transcription**

be farr-e kiâni yeki taxt sâxt ke cun xwâsti div bardâšti co xworšid-e tâbân miân-e havâ ce mâye bedu gowhar andar nešâxt ze hâmun be gardun bar-afrâšti nešaste baru šâh-e farmân-ravâ

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Abu I-Qâsem Ferdowsi, *Šâhnâme*, 2 vols., texte de l'édition de Moscou par E. Bertels *et al.* (9 vols., Institut Narodov Azii, 1960-1971), Téhéran, Hermès, 2006, vol. 1, p. 20-21; trad. Abou'lkasim Firdousi, *Le Livre des rois*, publié, traduite et commenté par M. Jules Mohl 7 vols., Paris, Imprimerie Nationale, 1876, réimpr. Paris, Jean Maisonneuve, 1976, vol. 1, p. 53.

jahân anjoman šod bar ân taxt-e u be-Jamšid bar gowhar afšândand sar-e sâl-e now hormuz-e farvardin bozorgân be-šâdi biârâstand conin jašn-e farrox az ân ruzegâr conin sâl sişad hami raft kâr ze ranj-o ze bad-ša'n nabud âgahi be farmân mardom nehâde do guš yekâyek be taxt-mehi benegarid mani kard ân šâh-e Yazdân-šenâs

šegofti foru-mânde az baxt-e u
bar ân ruz râ ruz-e now xwândand
bar-âsude az ranj ru-ye zamin
va jâm-o râmešgarân xwâstand
be mâ mând az ân xosrovân yâdegâr
na-didand marg andar ân ruzegâr
miân baste divân be-sân-e rahi
ze râmeš jahân por ze âvâ-ye nuš
be giti joz az xwištan râ na did
ze Yazdân bepicid-o šod na-sepâs

#### Traduction

Il fit un trône digne d'un roi, et y incrusta toutes sortes de pierreries; et à son ordre les Divs le soulevèrent et le portèrent de la terre vers la voûte du ciel. Le puissant roi y était assis comme le soleil brillant au milieu des cieux. Les hommes s'assemblèrent autour de son trône, étonnés de sa haute fortune; ils versèrent sur lui des joyaux, et donnèrent à ce jour le nom de jour nouveau (Neurouz): c'était le jour de la nouvelle année, le premier du mois Ferverdin. En ce jour, le corps se reposait de son travail, le cœur oubliait ses haines. Les grands, dans leur joie, préparèrent une fête; ils demandèrent du vin, des coupes et des chanteurs; et cette glorieuse fête s'est conservée, de ce temps jusqu'à nous, en souvenir du roi.

Ainsi s'étaient passés trois cents ans, pendant lesquels la mort était inconnue *parmi les hommes*. Ils ne connaissaient ni la peine, ni le malheur, et les Divs étaient ceints comme des esclaves. Les hommes étaient attentifs aux ordres de Djemchid, et les doux sons de la musique remplissaient le monde. Ainsi passèrent les années : Djemchid brillait de la splendeur de rois ; le monde était en paix par les efforts de ce *maître* fortuné. Le roi reçut toujours de nouveaux messages de Dieu, et pendant longtemps, les hommes ne virent en lui rien que de bien. Le monde tout entier lui était soumis, et il était assis dans la majesté *des rois* ; mais tout à coup, il fixa son regard sur le trône du pouvoir, et ne vit plus dans le monde que lui-même ; lui qui avait rendu *jusque-là* hommage à Dieu, devient orgueilleux, il se délia de Dieu et ne l'adora plus.

#### **EXTRAIT 4**

#### La venue du printemps<sup>8</sup>

Dans le *Šâhnâme*, le règne des Sassanides est narré en trois époques : celle des premiers rois jusqu'à Bahrâm Gur, qui rendit son pays heureux, – celle du plus grand souverain de la dynastie,

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Abu I-Qâsem Ferdowsi, *Šáhnâme*, 2 vols., texte de l'édition de Moscou par E. Bertels *et al.* (9 vols., Institut Narodov Azii, 1960-1971), Téhéran, Hermès, 2006, vol. 2, p. 1164; trad. Abou'lkasim Firdousi, *Le Livre des Rois*, publié, traduit et commenté par M. Jules Mohl, 7 vols., Paris, Imprimerie Nationale, 1876, vol. V, p. 609.

#### **TEXTES**

Kasrâ le juste, secondé par son vizir Buzorjmehr le sage, et celle des derniers rois contestés, jusqu'à Yazdegerd qui connaît la défaite devant les Arabes.

Le texte ci-dessous est extrait de la relation du règne de Bahrâm Gur, qui est un roi chasseur et galant, en contact avec ses sujets et qui, dès son accession au trône, a remis le royaume en bon ordre. Après avoir, lors d'une partie de chasse, puni un avare en le mettant au service de son serviteur, et avant de partir chasser en pays turânien, où il va tuer un dragon, Bahrâm passe « quelque temps avec ses grands, s'amusant avec du vin brillant, des coupes et des chanteurs ».

Ces vers sont typiques de la veine lyrique qui court en maint passage du *Šâhnâhme*, dont le projet fut assurément tout autant poétique qu'historique, moral et spirituel, et le premier d'entre eux est célèbre pour évoquer la venue du printemps dans tout le monde iranisé.

به خاک سیه بر فلک لاله کشتب جوی آبها چون می و شیر گشت کشیدند بر سبزه هر جای نخ بسان گل نارون می به خم

بهار آمد و شد جهان چون بهشت همه بومها پر ز نخجیر گشت گرازیدن گور و آهو به شخ همه جویباران پر از مشک دم

#### **Tanslittération**

bahâr âmad-o šod jahân cun behešt hame bumhâ por ze naxjir gašt gorâzidan-e gur-o âhu be šax hame juybârân por az mošk dam be xâk-e seyah bar falak lâle kešt juy âbhâ cun mey-o šir gašt kešidand bar sabze har jây nax besân-e gol-e nârvon mey be xom

#### Traduction d'après Jules Mohl9

Le printemps arriva, la terre devint comme un paradis et *le ciel* sema des tulipes sur *la terre noire*; tout le pays se remplit de gibier, l'eau dans le ruisseau devint comme du vin et du lait, les onagres et les antilopes parcouraient les plaines et formaient partout des rangs sur la verdure, tous les courants d'eau exhalaient un parfum de musc, et le vin brillait dans les amphores comme la fleur du grenadier.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Les deux groupes de mots en italiques sont traduits d'après l'édition utilisée ici, dite de Moscou, qui en ces deux endroits diffère de celle de Jules Mohl.

#### **EXTRAITS 5 ET 6**

#### La coupe de Xosrow

Dans le *Šâhnâme* apparaît à deux reprises un objet magique célèbre dans la culture iranienne : une coupe dans laquelle son détenteur, en l'occurrence le roi Xosrow, voit l'univers entier et son avenir et dont la tradition a ensuite attribué la possession à Jamšid, quatrième roi du monde encore indivis<sup>10</sup>.

Xosrow est l'un des souverains du cycle héroïque du poème de Ferdowsi, qui fait suite au cycle mythique dans lequel Ferdowsi traite de l'histoire des premiers roi du monde indivis et du partage de celui-ci par Faridun entre ses fils, Salm, l'aîné, obtenant l'Occident, Tur le Turân et le benjamin, Iraj, l'Iran. Après le complot des aînés qui aboutit à l'assassinat d'Iraj par Tur, Faridun obtient du ciel un vengeur, Manucehr, né d'une fille d'Iraj, qui tue ses oncles.

S'ouvre alors le cycle mythique, dans lequel les rois d'Iran sont aidés par les princes du Sistân, au premier rang desquels Rostam, fils de Zâl, lui-même fils de Sâm. Du côté des dynastes, le fils de Manucehr, Nowżar, est un roi injuste, qui est tué lors d'une attaque des Turâniens. Zow est choisi pour lui succéder, mais âgé, il décède peu après son sacre. Rostam parvient alors à ramener de l'Elborz un descendant de Feridun, Key-Qobâd, qui désigne son fils Key-Kâvus pour lui succéder. Ce dernier est, dans diverses aventures, aidé par Rostam, qui après maint exploit, tue Sohrâb, le fils qu'il avait eu de Tahmine, fille du roi de Samangân.

L'action se centre alors sur les rois et sur une histoire de juste vengeance, dont Xosrow est le héros. De Sudâbe, descendante de Faridun et du frère d'Afrâsyâb, roi du Turân, Kâvus a un fils, Siyâvuš. Sudâbe, dont les avances ont été repoussées par son fils, accuse Siyâvuš: mais une ordalie innocente le prince. Sudâbe décide de se venger, et les Turâniens attaquent les Iraniens. Ces derniers, emmenés par Siyâvuš et Rostam, remportent des succès mais acceptent la paix proposée par Afrâsyâb. Kâvus voulant poursuivre la guerre, Siyâvuš se réfugie chez Afrâsyâb et épouse la fille de son conseiller Pirân, puis la fille d'Afrâsyâb lui-même, Farangis. Le frère d'Afrâsyâb, Garsivâz, prend peur et provoque un affrontement à l'issue duquel Siyâvuš est décapité. Farangis, épargnée grâce à la médiation de Pirân, met au monde un fils, Xosrow.

Afrâsyâb fait alors confier Xosrow à des bergers, pour qu'il ignore son origine royale, mais Pirân parvient à le ramener à la cour et à le rendre à sa mère. Kâvus, de son côté, apprend la mort de Siyâvuš. Rostam tue Sudâbe, les Iraniens attaquent Afrâsyâb, dont ils tuent le fils, mais qui emmène Xosrow dans sa fuite. Alors Giv, à la suite d'un songe de son père Gowdarz, part à recherche de Xosrow et le découvre, au bout de sept ans, auprès d'une source, une coupe en main (**texte 1**). Giv, Xosrow et Farangis s'enfuient. Bien que poursuivis par Pirân puis Afrâsyâb, ils réussissent à franchir l'Oxus et à gagner Ispahan.

Xosrow, qui parvient malgré l'opposion de <u>T</u>us, l'un des deux grands barons de l'Iran, à se faire reconnaître comme héritier du trône, jure à son grand-père Kâvus qu'il vengera Siyâvuš. La guerre s'engage entre Iraniens et Turâniens. À cause d'une désobéissance de <u>T</u>us, elle tourne

..

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Pour un exemple, voir plus bas le ghazal 1 de Ḥâfez (« Qui tient en main la coupe... »).

d'abord à l'avantage des Turâniens. Mais grâce à Bižan, fils de Giv, puis surtout grâce à Rostam, les Iraniens renouent avec le succès : les Turâniens sont battus, mais Afrâsiyâb parvient à prendre la fuite.

En conséquence des destructions causées par les Turâniens en pays arménien, une certaine forêt a été infestée par les sangliers. Bižan se porte volontaire pour l'en débarasser. Le vieux Gorgin-e Milâd, qui l'accompagne mais le jalouse, l'entraîne à une fête des Turâniens, lui proposant d'enlever des filles. Là, Maniže, fille d'Afrâsiyâb, s'éprend de Bižan et l'emmène au palais royal, où il est reconnu. Garsivâz l'emmène devant le roi et seule l'intervention de Pirân lui permet d'échapper au gibet. Bižan est enchaîné dans un puits et Maniže, attachée à sa garde, doit mendier pour lui.

Giv, qui cherche son fils partout, a finalement l'idée, le jour de la fête de Nowruz, de demander à Xosrow de consulter sa coupe (**texte 2**). Xosrow, y ayant découvert et la trahison de Gorgin et la situtation de Bižan, charge Rostam d'aller délivrer le jeune héros. Entré déguisé en marchand au Turân, après avoir promis à Gorgin d'obtenir son pardon, Rostam parvient à délivrer Bižan, avec l'aide de Maniže, et lui fait pardonner à Gorgin avant de ramener les deux amants à la cour iranienne.

Afrâsiyâb décide de se venger et la guerre reprend, où Bižan se distingue. Pirân est tué et Afrâsiyâb non seulement échoue à le venger, mais doit prendre la fuite. Après diverses péripéties, il est finalement rattrapé : Xosrow lui tranche la tête et fait tuer Garsivâz.

Kâvus meurt et Xosrow est couronné, mais ne voulant pas être orgueilleux, il se retire en prière, sachant par un ange qu'il va quitter le monde, comme il l'a désiré. Le trésor est distribué, les grands reçoivent les provinces à gouverner et Lohrâsp, descendant de Hušang, deuxième roi du monde encore uni, est appelé à montrer sur le trône. Xosrow fait alors ses adieux et disparaît au désert. Bižan et Fariborz, qui voulaient le suivre, meurent dans une tempête de neige inattendue.



Coupe de Chosroes, VI e-VIIIe siècle
Cabinet des médailles,
Bibliothèque National de France

# Extrait 5 Giv découvre Xosrow assis au bord d'une rivière une coupe à la main 11

همی گشت شه را کنان خواستار یکی سر و بالا دل آرام پور به سر بر زده دستهٔ بوی و رنگ پدید آمد و دایت بخردی نشستست بر سر ز پیروزه تاج همی زیب تاج آمد از موی او چنین چهره جز درخور گاه نیست چو تنگ اندر آمد گو شاه جوی پدید آمر آن نامور گنج او

سرش پر ز غم گرد آن مرغزار یکی چشمه ای دید تابان ز دور یکی جام پر می گرفته به چنگ ز بالای او فرّهٔ ایزدی تو گفتی منوچهر بر تخت عاج همی بوی مهر آمد از روی او به دل گفت گیو این بجز شاه نیست پیاده بدو تیز بنهاد روی

#### **Transcription**

saraš por ze ġam gerd-e ân marġzâr yaki cašme'i did tâbân ze dur yaki jâm por-e mey gerefte be cang ze bâlâ-ye u farre-ye izadi to gofti Manucehr bar taxt-e 'âj hami buy-e mehr âmad az ruy-e u be del goft Giv in bejoz šâh nist pyâde bedu tiz benehâd ruy gereh sost šod bar dar-e ranj-e u

hami gašt šah râ konân xwâstâr yaki sar-o bâlâ del ârâm pur be sar bar daste-ye buy-o rang padid âmad-o râyat-e bexeradi nešastast bar sar ze piruze tâj hami zib tâj âmad az muy-e u conin cehre joz darxwor-e gâh nist co tang andar âmad gow šâh juy padid âmad ân nâmvar ganj-e u

#### **Traduction**

Le héros qui était à la recherche du roi parcourait tristement le monde lorsqu'il vit de loin une fontaine brillante, *et à côté* un jeune homme d'une taille de cyprès, et dont la vue calmait l'âme. Il tenait en main une coupe remplie de vin, et portait sur la tête un bouquet de fleurs de toutes les couleurs. Sa taille était empreinte de cette majesté que donne la grâce de Dieu, son visage annonçait l'intelligence

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Abu I-Qâsem Ferdowsi, *Šâhnâme*, 2 vols., texte de l'édition de Moscou par E. Bertels *et al.* (9 vols., Institut Narodov Azii, 1960-1971), Téhéran, Hermès, 2006, vol. 1, p. 400; trad. Abou'lkasim Firdousi, *Le Livre des Rois*, publié, traduit et commenté par M. Jules Mohl, 7 vols., Paris, Imprimerie Nationale,1876, réimpr. Paris Adrien Maisonneuve, 1976, vol. II, pp. 489 et 491, ajustée par le compilateur au texte de l'édition de Moscou (les passages modifiés ou ajoutés figurent entre crochets).

d'un sage. Tu aurais dit que c'était <Manucehr> assis sur son trône d'ivoire et portant sa couronne de corail. Son visage exhalait un parfum d'amour et ses cheveux embellissaient sa couronne *de fleurs*. Guiv dit dans son âme : « Ce ne peut être que le roi. On ne trouve pareils traits qu'à ceux à qui appartiennent les trônes. » Il s'avança à pied et lorsque, <a y ant des années cherché ce roi vaillant>, il fut près de lui, les nœuds de la corde qui avait fermé si longtemps la porte de ses soucis se relâchèrent, et le trésor qu'il avait tant cherché lui apparut.

Extrait 6

Xosrow voit dans sa coupe Bižan enchaîné au fond du puits 12

بدان جام روشن نیاز آمدش ز بهر یسر گوژ گشته نوان دلش را اندر آزرده دید بدان تا بود پیش بزدان به پای به خورشید بر چند برد آفرین از آهرمن بدكنش داد خواست به سر بر نهاد آن خجسته کلاه بدو اندرون هفت کشور پدید همه کرده پیدا چه و چون و چند نگارىدە يىكى ھمە يكسەه چو خورشید و تیر از بر و ماه زیر بدیدی جهاندار افسونگرا بدید بندرو بودنیها زیش ز بیژن به جای نشانی ندید به فرمان یزدان مر او را بدید ز سختی همی مرگ جست بندر آن ز بهر زوارش ببسته میان بخندید و رخشنده شد پیشگاه ز هر بد تن مهتر آزاد دار

چو نوروز فرّخ فراز آمدش بيامد ير امّيد دل يهلوان چو خسرو رخ گيو پژمرده ديد بيامد بيوشيد رومي قباي خروشید پیش جهان آفرین ز فریادرس زور و فریاد خواست خرامان از آنجا بیامد به گاه یکی جام بر کف نهاده نبید زمان و نشان سیهر بلند ز ماهی به جام اندرون تا بره چو کیوان و بهرام و ناهید و شیر همه بودنیها بدو اندرا نگه کرد و پس جام بنهاد پیش به هر هفت کشور همی بنگرید سوی کشور گرگساران رسید به چاهی بیسته به بند گران یکی دختری از نژاد کیان سوی گیو کرد آن کهی روی شاه که زنده است سین دلت شاد دار

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Abu I-Qâsem Ferdowsi, Šâhnâme, 2 vols., texte de l'édition de Moscou par E. Bertels *et al.* (9 vols., Institut Narodov Azii, 1960-1971), Téhéran, Hermès, 2006, vol. 1, p. 624; trad. Abou'lkasim Firdousi, *Le Livre des Rois*, publié, traduit et commenté par M. Jules Mohl, 7 vols., Paris, Imprimerie Nationale,1876, réimpr. Paris Adrien Maisonneuve, 1976, vol. III, pp. 345 et 347,

#### **Transcription**

co nowruz-e farrox farâz âmadaš beyâmad por-e ommid del-e pahlvân co Xosrow rox-e Giv pažmorde did beyâmad bepušid rumi qabâ'i xorušid piš-e jahân âfarin ze faryâdras zur-o faryâd xwâst xarâmân az ânjâ beyâmad be gâh yeki jâm bar kaf nehâde nabid zamân-o nešân-e sepehr-e boland ze Mâhi be jâm andarun tâ Bare co Kivân-o Bahrâm-o Nâhid-o Šir hame budanihâ bedu andarâ negah kard-o pas jâm benehâd piš be har haft kešvar hami benegarid su-ye kešvar-e Gergesârân resid be câhi bebaste be band-e gerân veki doxtari az nežâd-e kiân su-ye Giv kard ân gahi ruy šâh ke zende ast Bižan delat šâd dâr

bedân jâm-e rowšan niâz âmadaš ze bahr-e pesar guž gašte navân delaš râ be dard andar âzorde did bedân tâ bud piš Yazdân be pây be xwošid bar cand bord âfarin az Âhraman-e badkonaš dâd xwâst be sar bar nehâd ân xojaste kolâh bedu andarun haft kešvar padid hame karde peydâ ce-vo cun-o cand negâride peykar hame yaksare co xworšid-o Tir az bar-o mâh zir bedidi jahândâr afsungari bedid andaru budanihâ ze biš ze Bižan be jâ'i nešâni nadid be farmân-e Yazdân mar u râ bedid ze saxti hami marg jost andar ân ze bahr-e zavâraš bebaste miân bexandid-o raxšande šod pišgâh ze har bad tan-e mehtar âzâd dâr

#### **Traduction**

Lorsque la joyeuse fête du Nourouz fut arrivée, *Guiv* sentit le besoin de consulter la coupe fortunée. Le *vieux* Pehlevan, tout courbé par ses inquiétudes *sur le sort* de son fils, se rendit *au palais* le cœur plein d'espérance. Quand Khosrou vit les joues hâves de Guiv, quand il vit que la douleur dévorait son cœur, il se hâta de revêtir sa tunique de Roum, et sortit pour aller se présenter devant Dieu. Il éleva la voix devant le créateur du monde, il invoqua longtemps ses grâces sur *la coupe* brillante ; il demanda secours à Dieu le secourable, il demanda justice contre Ahriman le méchant.

Ensuite il revint dans son palais, couvrit sa tête du diadème fortuné, prit dans sa main la coupe, et regarda dedans. Il y vit les sept Kischwers; il y vit révélés les actions et les desseins du ciel sublime, et leur nature, leurs motifs et leur étendue; il y vit réfléchie l'image du monde entier, depuis le signe des Poissons jusqu'à celui du Bélier; il y vit Saturne et Mars, <Vénus> et le Lion, <le Soleil> et Mercure en haut et la Lune au-dessous. C'est ainsi que le maître du monde, à l'aide de son art magique, observa dans la coupe tout l'avenir. <ll regarda puis posa la coupe devant *lui*; il y vit tout ce qui allait advenir.> Il regarda les sept Kischwers, mais il ne trouva pas de trace de Bijen. À la fin il arriva au pays des Kerguesars, et par la grâce de Dieu il y vit Bijen dans la fosse, lié de lourdes chaînes, et désirant la mort pour échapper à la rigueur de son sort. *Auprès de la prison* se tenait, ceinte comme une servante, une jeune fille de race royale.

#### PETITE ANTHOLOGIE BILINGUE DE LA LITTÉRATURE IRANO-PERSANE

Khosrou se tourna alors vers Guiv avec un sourire qui illumina le trône, *et lui dit :* « Il vit, réjouis-toi, bannis tous ces soucis qui t'ont accablé (...). »

### LE *MAŚNAVI* ROMANESQUE Nezâmi (1141-1209), *Xosrow va Širin*

À la différence de l'épopée, le *maśnavi* romanesque est centré sur un destin individuel. Si le *Šāhnâme* lui-même comporte plusieurs romans d'origine diverse, qui racontent les amour de Zâl et Rudâbe, Rostam et Tahmine, Siyâvaš et Sudâbe, Bižan et Maniže, Sikandar et Qeydâfe, ou encore Xosrow et Širin, le premier grand auteur d'un roman en vers en persan est Faxr al-Din As'ad Gorgani (XIº siècle), employé d'un gouverneur seldjoukide d'Ispahan qui lui demanda de mettre en vers l'histoire de Vis et Ramin, d'après un original pehlvi en prose. Vis a été promise par sa mère, Shahru, princesse de Médie, à Mowbad, roi du Khorâsân dont, fidèle à son époux Qâren, elle a refusé les avances. Râmin, lui, est le jeune frère de Mowbad, confié à la même nourrice que Vis. Shahru marie Vis à son propre frère, Viru, et Mowbad envoie une armée commandée par Ramin. Vis est enlevée avant que son mariage n'ait été consommé, et Mowbad l'épouse. Mais Ramin et elle s'éprennent l'un de l'autre, tandis que la nourrice a rendu Mowbad impuissant. Après diverses péripéties, au cours desquelles les amants sont séparés, Mowbad meurt et Ramin lui succède. Il vit heureux avec Vis et meurt peu après elle, retiré dans un temple du feu. Ce roman serait à l'origine de celui de Tristan et Yseult.

Mais l'auteur de romans en vers dont l'influence fut de très loin la plus considérable est Eliyâs Abu Moḥammad Nezâmi, qui passa toute sa vie à Ganje, dans l'actuel Azerbaïdjan. On garde de lui un recueil de poèmes lyriques composés tout au long de son existence et cinq longs poèmes en vers rimés deux à deux (AA, BB, etc.) ou *maśnavi*, rassemblés sous l'appellation arabe collective de *xamse* « les cinq ». Le premier, daté de 1176, est un poème didactique sur la doctrine soufie, intitulé *Maxzan al-asrâr* (L'Entrepôt des secrets) et regorgeant de conseils et de maximes. Les quatre suivants sont des poèmes narratifs, dont trois empruntent leur sujet au *Śâhnâme* de Ferdowsi: *Xosrow va Śirin* (1177-1181), *Haft peykar* (Les Sept miroirs, 1197), centré sur les amours du prince sassanide Bahram Gur pour sept princesses orginaires des sept climats dans lesquels les anciens Iraniens divisaient le monde, et *Eskandar-nâme* (Le Livre d'Alexandre, composé de deux ouvrages distincts, *Śarafnâme* « Livre du noble héros » et *Xeradnâme* « Livre du héros de sagesse »). La trame du quatrième, *Leyli va Majnun* (1188), provient de la tradition arabe. Cette célèbre *xamse* a souvent été imitée et retravaillée dans les littératures du monde musulman: pour le seul domaine persan, mentionnons parmi tant d'autres les noms d'Amir Xosrow de Delhi (1253-1325), le plus grand poète indo-persan médiéval, et de Jâmi de Herat, que nous retrouverons à propos du soufisme.

de lait, puis lui fait croire que Širin est morte: Farhâd se suicide en se précipitant du haut de la montagne dans le passage qu'il a creusé. Mariam aussi meurt, mais Xosrow la remplace par Šekkar d'Ispahan: Širin est désespérée, mais elle et Xosrow s'aiment toujours. Après divers épisodes mettant en scène le dépit amoureux de Širin, les amants finissent par s'unir et se marier. Ils vivent des années heureuses; Širin fait instruire Xosrow et lui enseigne le véritable amour. Mais Širuye, le fils que Xosrow a eu de Mariam, s'éprend de Širin et poignarde Xosrow pendant son sommeil. Lors des funérailles, Širin, dans le tombeau de son amant, se poignarde sur son cadavre: c'est à cette scène ultime qu'est consacré l'extrait suivant.

#### La mort de Širin<sup>13</sup>

بزرگان روی در روی ایستادند به فرّاشی درون آمد به گنبد سوی مهد ملک شد دشنه در دست ببوسید آن دهن کاو بر جگر داشت همان جا دشنه ای زد بر تن خویش جراحت تازه کرد اندام شه را ببش بر لب نهاد و دوش بر دوش چنان کآن قوم از آوازش خبر داشت تن از دوری و جان از دوری رست مبارک باد شیرین را شکر جواب که چون این جا رسد گوید دعائی بیامرز این دو یار مهربان را بیامرز این دو یار مهربان را به جانان جان دادن و جان بردن او به جانان جان چنین باید سپردن

چو مهد شاه در گنبد نهادند
میان در بست شیرین پیش موبد
در گنبد به روی خلق رد بست
جگر گاه ملک را مهر بر داشت
بدان آئین که دید آن زخم را ریش
به خون گرم شست آن خوابگه را
پس آورد آن گهی شه را در آغوش
به نیروی بلند آواز بر داشت
که جان با جان و تن با تن بپیوست
به بزم خسرو آن شمع جهانتاب
به آمرزش رساد آن آشنائ
کالهی تازه دار این خاکدان را
زهی شیرین و شیرین مردن او
چنین واجب کند در عشق مردن

#### **Transcription**

co mahd-e šāh dar gombad nehâdand miân dar bast Širin pis-e mūbad dar gombad be ru-ye xalq dar bast jegar-gâh-e malek râ mohr bar dâšt bozorgân ruy dar ruy istâdand be farrâš darun âmad be gombad su-ye mahd-e malek šod dašne dar dast bebusid ân dahan ku bar jegar dâšt

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Nezâmi, *Xamse-ye Nezâmi*, éd. Y. A. Bertels, Téhéran, Entešarât-e Qaqnus, 1380, pp. 446 *sq.*; trad.: Nizâmi, *Le Roman de Chosroès et Chîrîn*, traduit du persan par Henri Massé, Paris, Maisonneuve et Larose, 1970, p. 231.

#### **TEXTES**

bedân â'in ke did ân zaxm râ riš
be xun-e garm šost ân xwâb-gah râ
pas âvard ân gahi šah râ dar âġuš
be niru-ye boland âvâz bar dâšt
ke jân bâ jân-o tan bâ tan bepeyvast
be bazm-e Xosrow ân šamâ'-e jahân-tâb
be âmorzeš rasâd ân âšenâ'i
kelahi tâze dâr in xâk-dân râ
zehi Širin-o širin mordan-e u
conin vâjeb konad dar 'ešq mordan

hamân jâ dašne'i zad bar tan-e xwiš
jerâḥat tâze kard andâm-e šah râ
labaš bar lab nehâd-o duš bar duš
conân kân qowm az âvâzaš xabar dâšt
tan az duri-o jân az duri rast
mobârak bâd Širin râ šakar-xwâb
ke cun in jâ resad guyad do'â'i
biâmorz in do yâr-e mehrabân râ
zehi jân dâdan-o jân bordan-e u
be jânân jân conin bâyad sepordan

#### Traduction

Lorsque dans le tombeau l'on posa le cercueil, tous les grands se tenaient debout, et face à face. Chirin se prépara en présence du prêtre, entra dans le tombeau pour les derniers apprêts ; fermant la porte sur les personnes présentes, puis prenant un poignard, elle vint au cercueil ; elle enleva du cœur du roi le pansement et baisa cette plaie béante sur son flanc ; de la même façon qu'elle le vit blessé, et à ce même endroit, elle se poignarda ; elle inonda de son sang chaud ce lit funèbre, sur le corps de Xosrow ravivant la blessure ; alors elle prit dans ses bras le corps du roi, mit sa lèvre à sa lèvre, épaule sur épaule, et de toute sa force elle poussa un cri tel que le peuple fut informé par ce cri qu'elle s'était unie de corps et d'âme au roi, qu'elle sauvait son corps de leur séparation et qu'elle soustrayait son âme à tout litige.

Chirin, ce flambeau qui illuminait le monde – et que son doux sommeil soit donc béni de Dieu! – aux obsèques du roi porta donc son amour à la rémission venue d'En-haut, de sorte qu'arrivant auprès d'eux on dise la prière : « Ô Dieu! rafraîchissez la terre sur leurs restes! à ces tendres amants assurez le pardon. Bravo, Chirin! Bravo pour ta fin courageuse! Rendre son âme ainsi, la retirer du monde, c'est bien! c'est ainsi qu'il faut mourir en amour et que pour l'être aimé il faut livrer sa vie. »

#### LA LITTÉRATURE DIDACTIQUE

#### 1. Le mașnavi allégorique

#### Farid al-Din 'Attâr (vers 1119-1190), Manteq al-teyr (Le Langage des oiseaux)

Farid al-Din 'Attar était né à Nishapur à l'époque des derniers grands seljoukides, et c'est là que se trouve sa tombe. Ses biographies regorgent d'anecdotes sur sa formation auprès de religieux et de maîtres soufis du monde musulman, notamment à Meshed, La Mecque et Samarcande. Il aurait été banni de cette dernière ville pour avoir fait l'éloge de 'Ali et des imams dans un son ouvrage *Lesân al-geyb* (La Langue du mystère) et avoir, pour cela, été soupçonné d'être chiite. Revenu dans sa ville natale, il dut, d'après son nom, y exercer le métier de droguiste ('attâr). Il donna toute son envergure à l'expression du soufisme en poésie persane qui avait atteint un premier sommet dans les poèmes de Sanâ'i de Ghazna (~1080-1131).

'Attâr appartenait à l'école soufie de Najm al-Din Kobrâ (1145-1220), qui mettait l'accent sur la purification du cœur par la concentration sur la répétition (*żikr*) d'un nom de Dieu, d'une formule ou d'une incantation, sur l'expérience visionnaire, sur les centres subtils du corps et sur les étapes de la vie spirituelle. Il eut pour maître Majd al-Din Baġdâdi (m. ~1209).

Soucieux d'instruire en soufisme, il est l'auteur de nombreux écrits qui le montrent méditant tout particulièrement sur la brièveté de la vie et les mystères de l'âme, partie divine de l'homme et tout à la fois source et objet de connaissance. Les principales grandes œuvres attribuées à 'Attâr de manière fiable s'organisent en trois ensembles. Le premier consiste en une collection de poèmes lyriques d'inspiration mystique. Le deuxième est un recueil hagiographique, *Tażkerat al-owliā'* (Le Mémorial des saints), qui rassemble les faits et dits de soixante-douze spirituels de renom, dont le dernier est Ḥallâj, mort en 922 à Bagdad. Viennent enfin quatre *maśnavi*, dans lesquels s'opère une première et magnifique synthèse entre art poétique persan et mystique islamique. L'*Elâhi-nâme* (Livre divin) vise à l'éducation du désir à partir de divers thèmes et à travers fables et anecdotes par la mise en scène d'un roi montrant à ses fils comment réaliser leurs plus sublimes déisrs par le perfectionnement de l'ego. Le grandiose *Moṣibat-nâme* (Livre de l'épreuve) décrit métaphoriquement la progression mystique de l'âme à travers des sphères de plus en plus élevées. L'*Asrâr-nâme* (Livre des secrets) consiste en anecdotes regroupées en vingt-deux sections centrées chacune sur un concept soufi.

Mais le *maśnavi* le plus célèbre de 'Attâr est le *Manteq al-teyr* (Langage des oiseaux), écrit autour d'un terme coranique (Coran XXVII.16; voir aussi XXIV.41) dans une variété de mètre *ramal* plus tard adoptée par Rumi pour son *Maśnavi* (¬ ¬ ¬ | ¬ ¬ ¬).Ce poème a été traduit en de nombreuses langues et a connu une fortune immense en Inde. Le *Manteq al-teyr* raconte l'itinéraire allégorique d'une multitude d'oiseaux guidés par la huppe, messagère des secrets divins, à la recherche de leur vrai roi, le Simorġ. Après une pérégrination à travers les sept vallées de la Quête,

de l'Amour, de la Gnose, de l'Indifférence, de l'Unification du « moi » en « Toi », de la Stupeur et de l'Anéantissement, trente oiseaux (si morġ) parviennent devant la porte du Simorġ. Quand le gardien veut les repousser, ils protestent de leur amour et sont introduits. Ils demandent alors au Simorġ, sans se servir de la langue, « de leur dévoiler le grand secret, de leur donner la solution du mystère de l'unité et de la pluralité des êtres ».

## 

کاینه ست این حضرت چون آفتاب جان و تن هم جان و تن بیند درو سی درین آیینه پیدا آمدید پرده ای از خویش بگشایید باز خویش را بینید و خود را دیدهاید چشم موری بر ثریا کی رسد و آنچ گفتی و شنیدی، آن نبود وین همه مردی که هر کس کردهاید وادی ذات صفت را خفتهاید بیدل و بی صبر و بی جان ماندهاید زانک سیمرغ حقیقی گوهریم تا به ما در خویش را یابید باز سایه در خورشید گم شد والسلام

بی زفان آمد از آن حضرت خطاب هر که آید خویشتن بیند درو چون شما سی مرغ اینجا آمدید گر چل و پنجاه مرغ آیید باز گرچه بسیاری به سر گردیدهاید هیچ کس را دیده بر ما کی رسد دیده ای موری که سندان برگرفت هرچ دانستی، چو دیدی آن نبود این همه وادی که از پس کردهاید جمله در افعال مایی رفتهاید چون شما سی مرغ حیران ماندهاید ما به سیمرغی بسی اولیتریم محو ما گردید در صد عز و ناز محو او گشتند آخر بر دوام

## Transcription

bi zofân âmad az ân ḥaẓrat xeṯâb har ke âyad xwištan binad daru cun šomâ si morġ injâ âmadid gar cel-o panjâh morġ â'id bâz garce besyâri be sar gardide id hic kas râ dide bar mâ key resad dide i muri ke sendân bar gereft

kå'ine 'st in ḥaẓrat cun âftâb
jân-o tan ham jân-o tan binad daru
si darin â'ine peydâ âmadid
parde'i az xwiš bogošâyid bâz
xwiš râ binid-o xwod râ dide id
cašm-e muri bar Sorayyâ key resad
pašše'i pili be dandân bar gereft

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Farid al-Din 'Attâr, *Manteq al-teyr (maqâmât-e toyur)*, éd. Sayyed Şâdeq Gowharin, Téhéran, Šarkat-e entešârât-e 'elmi-o farhangi, 1348 (1969), pp. 235-236; trad. 'Attar, *Le Langage des oiseaux*, trad. Joseph H. Garcin de Tassy, réimpr. Paris, Albin Michel, 1996, pp. 295-296.

harc dânesti co didi ân nabud
in hame vâdi ke az pas karde id
jomle dar af âl-e mâ i rafte id
cun šomâ si morġ ḥeyrân mânde id
mâ be si morġi basi owlätarim
maḥv-e mâ gardid dar ṣad 'ezz-o nâz
maḥv-e u gaštand âxer bar davâm

vânc gofti-o šenidi ân nabud
vin hame mardi ke har kas karde id
vâdi-e żât ṣefat râ xofte id
bi del-o bi ṣabr-o bi jân mânde id
zânk Simorġ-e ḥaqiqi gowharim
tâ be mâ dar xwiš râ yâbid bâz
sâye dar xworšid gom šod va I-salâm

## Traduction

Alors, le Simorg leur fit, sans se servir non plus de la langue, cette réponse : « Le soleil de ma majesté, dit-il, est un miroir ; celui qui vient s'y voit dedans, il y voit son âme et son corps, il s'y voit tout entier. Puisque vous êtes venus ici trente oiseaux, vous vous trouvez trente oiseaux (sî morg) dans ce miroir. S'il venait encore quarante ou cinquante oiseaux, le rideau qui cache le Simorg serait également ouvert. Quoique vous soyez extrêmement changés, vous vous voyez vous-mêmes comme vous étiez auparavant.

Comment l'œil d'une créature pourrait-il arriver jusqu'à moi ? Le regard de la fourmi peut-il atteindre les Pléiades ? A-t-on jamais vu cet insecte soulever une enclume, et un moucheron saisir de ses dents un éléphant ? Tout ce que tu as su ou vu n'est ni ce que tu as su ni ce que tu as vu, et ce que tu as dit ou entendu n'est pas non plus cela. Lorsque vous avez franchi les vallées du chemin spirituel, lorsque vous avez fait de bonnes œuvres, vous n'avez agi que par mon action, et vous avez ainsi pu voir la vallée de mon essence et de mes perfections. Vous avez bien pu, vous qui n'êtes que trente oiseaux, rester, stupéfaits, impatients et ébahis ; mais moi, je vaux bien plus que trente oiseaux (sî morg), car je suis l'essence même du véritable Simorg. Anéantissez-vous donc en moi glorieusement et délicieusement, afin de vous retrouver vous-mêmes en moi. »

Les oiseaux s'anéantirent en effet à la fin pour toujours dans le Simorg ; l'ombre se perdit dans le soleil, et voilà tout.

# 2. La poésie soufie de l'« unicité du témoignage » (ar. waḥdat al-šuhūd) Jalâl al-Din Rumi (1207-1273), Maśnavi-e maʿnavi (Maśnavi spirituel)

La vie de Rumi est connue grâce au *Munâqeb-e 'ârefin* (Les Vertus des gnostiques) écrit au milieu du XIVe siècle par Aflâki, historien de la famille et des disciples du maître. Elle porte le témoignage d'un épisode crucial de l'histoire de l'Iran : son invasion par les Mongols.

Fils d'un prédicateur originaire de Balkh, Rumi est né dans cette ville en 1207. Ce sont les invasions mongoles qui poussent la famille à fuir vers l'ouest, jusqu'à Konya en Turquie, où elle s'installe en 1229 à la requête du souverain seljoukide 'Alâ' al-Din Keykobâd.

Après la mort de Bahâ' al-Din, son disciple Borhân al-Din lui succède et envoie Jalâl étudier à Alep et Damas, où le jeune homme se familiarise avec le droit hanafite et la doctrine panthéiste du grand mystique d'origine andalouse Ibn 'Arabī (1165-1240). Revenu à Konya, il y prend un

enseignement et y fait, en 1244, une rencontre décisive : celle d'un derviche nommé Šams-e Tabrizi, installé chez le marchands de sucre du bazar et qui refait toute son éducation, l'orientant vers une mystique centrée sur la « station de l'Aimé » (maqâm-e ma šuq), où l'amour du disciple se fixe sur le maître. Rumi a chanté son amour de Šams dans le Divân-e kabir (Le Livre du grand [homme]). Mais jalousé par les disciples de Rumi, Šams doit s'enfuir. Rumi l'ayant fait rappeler, il périt assassiné en 1247, et sa mort est cachée à Rumi. Ce dernier, fou de douleur, part à la recherche de Šams, et croit le retrouver dans un bel orfèvre illettré du bazar de Damas, Ṣalâḥ al-Din. Il le ramène à Konya et le place à la tête de ses disciples ; Ḥisâm al-Din Ḥasan Celebi lui succède en 1258, et c'est lui qui encourage Rumi à composer le Maśnavi.

Dans le *Maśnavi*, Rumi raconte avec vivacité et dans un idiome poétique sans artifices des histoires souvent emboîtées, dont il tire une morale religieuse et qui lui servent de point d'appui pour aborder les grands thèmes qui lui tiennent à cœur, comme l'amour de l'Aimé ou le passage à la non-ipséité (*bi-xwodi*), avec de fréquentes adresses directes au lecteur.

# **EXTRAIT 1**

## La complainte de la flûte<sup>15</sup>

L'un des thèmes centraux du *Maśnavi* est celui de la patrie perdue de l'âme, exposé de manière inoubliable dans la complainte de la flûte qui ouvre le poème.

بشنو از نی چون حکایت می کند

کز نیستان تا مرا ببریده اند

سینه خواهم شرحه شرحه از فراق

هر کسی کو دور ماند از اصل خویش

من به هر جمعیتی نالان شدم

هر کسی از ظنّ خود شد یار من

-

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Rumi, *Maśnavi-e ma'navi*, éd. Nicholson, 2e réimpr. Téhéran, Intešârât-e šarq, 1370, p. 45 ; trad. Djalâl-od-Dîn Rûmî, *Mathnawî : la quête de l'absolu*, traduit du persan par Eva de Vitray Meyerovitch et Djamshid Mortazavi, Monaco, Éditions du Rocher, 1990, p. 53.

لیک چشم و گوش را آن نور نیست لیک کس را دید جان دستور نیست هر که این آتش ندارد نیست باد جوشش عشقست کندر می فتاد یردها اش پردهای ما درید

سرّ من از نالهٔ من دور نیست تن ز جان و جان ز تن مستور نیست آتشست این بانگ نای و نیست باد آتش عشقست کندر نی فتاد نی حریف هر که از یاری برید

# **Transcription**

bešnow az ney cun ḥekâyat mikonad kaz neyestân tâ marâ bobride and sine xwâham šarḥe šarḥe az ferâq har kasi ku dur mând az aṣl-e xwiš man be har jam'iati nâlân šodam har kasi az zann-e xwod šod yâr-e man serr-e man az nâle-ye man dur nist tan ze jân-o jân ze tan mastur nist âtešast in bâng-e nây-o nist bâd âteš-e 'ešq-ast kandar ney fetâd ney harif-e har ke az yâri borid

az judâ'i hâ šekâyat mikonad
az nafiram mard-o zan nâlide and
tâ beguyam šarḥ-e dard-e ešteyâq
bâz juyad ruzegâr-e vaṣl-e xwiš
joft-e bad-ḥâlân-o xwoš-ḥâlân šodam
az darun-e man najost asrâr-e man
lik cašm-o guš râ ân nur nist
lik kas râ did-e jân dastur nist
har ke in âteš nadârad nist bâd
jušeš-e 'ešqast kandar mey fetâd
pardehâ aš pardehâ-ye mâ darid

# Traduction

Écoute le ney (la flûte de roseau) raconter une histoire, il se lamente de la séparation :

- « Depuis qu'on m'a coupé de la jonchaie, ma plainte fait gémir l'homme et la femme.
- « Je veux un cœur déchiré par la séparation pour y verser la douleur du désir.
- « Quiconque demeure loin de sa source aspire à l'instant où il lui sera à nouveau uni.
- « Moi, je me suis plaint en toute compagnie, je me suis associé à ceux qui se réjouissent comme à ceux qui pleurent.
- « Chacun m'a compris selon ses propres sentiments ; mais nul n'a cherché à connaître mes secrets.
- « Mon secret, pourtant, n'est pas loin de ma plainte, mais l'oreille et l'œil ne savent le percevoir.
- « Le corps n'est pas voilé à l'âme, ni l'âme au corps ; cependant, nul ne peut voir l'âme.
- « C'est du feu, non du vent, le son de la flûte : que s'anéantisse celui à qui manque cette flamme !
- « C'est le feu de l'Amour qui est dans le roseau, c'est l'ardeur de l'Amour qui fait bouillonner le vin.
- « La flûte est la confidente de celui qui est séparé de son Ami : ses accents déchirent nos voiles. »

## **EXTRAIT 2**

#### La rencontre avec le maître<sup>16</sup>

Les soufis sont conscients des dangers (xatar) qui jalonnent l'itinéraire spirituel. Pour eux, il n'est possible d'en triompher qu'en se soumettant à l'autorité d'un maître, un pir (vieux, sage) dit Rūmī. Ce thème a été largement développé dans toute la littérature soufie. Le pir est pour son disciple à la fois le guide, le médecin de l'âme et le bien-aimé mystique. Il lit dans ses pensées, interprète ses rêves, le fait progresser d'une étape spirituelle (maqâm) à l'autre et lui enseigne comment se comporter dans les différents états mentaux (ḥâl) qui les caractérisent. « pir râ begozin ke bi pir in safar / hast bas pore âfat-o xauf-o xatar », dit Rumi (« Choisis un pir, car sans ce pir ce voyage / n'est que rempli de malheur, d'effroi et de danger »)<sup>17</sup>.

Bien des anecdotes et poèmes soufis sont ainsi consacrés au premier voyage initiatique du disciple, -- celui qui le conduit jusqu'aux pieds du maître de son choix et qu'il refera souvent, physiquement et mentalement, après son initiation (bey at) et son parcours de la voie (tariqe). De ce voyage, le Maśnavi offre un exemple archétypal.

L'extrait ci-dessous est tiré de l'histoire d'un derviche qui quitta la ville de Tâleqân (capitale du Takhar, dans le nord de l'actuel Afghanistan) pour se rendre auprès du cheikh Abu I-Ḥasan à Kharraqan dans le Khorasan. L'anecdote recèle les ingrédients hagiographiques classiques de ce type de voyage initiatique. C'est la renommée (ṣit) du cheikh qui motive la quête, caractérisée par le triomphe sur les obstacles naturels (une montagne et une longue vallée) et, surtout, spirituels. Ces derniers toutefois sont de deux ordres. Il s'agit d'abord des propos insultants de l'épouse du cheikh à propos de son mari, auxquels le derviche répond lui-même longuement. Puis le jeune homme est confronté aux questions suggérées par le démon sur les raisons qui font rester le cheikh auprès d'une telle femme. La réponse cette fois ne pourra venir que du cheikh enfin rencontré, et qui connaît le secret du jeune homme « par la lumière du coeur ». Le texte suivant décrit l'apparition du cheikh, près d'une forêt où il était allé chercher des fagots. On rapprochera de cet extrait le texte ci-dessous tiré du Bustân (Le Jardin des parfums) de Sa'di, « Le spirituel chevauchant une panthère ».

اندر این بود که شیخ نامدار زود پیش افتاد بر شیری سوار شیر غرّان هیزمش را میکشید بر سر هیزم نشسته آن سعید تازیانش مار نر بود از شرف مار را بگرفت چون خر زن بکف

<sup>16</sup> Rumi, *Maśnavi-e mana'vi*, éd. Nicholson, 2º réimpr. Téhéran, Entešârât-e šarq, 1370, p. 1118 (livre VI, vers 2126-2130); trad. Djalâl-od-Dîn Rûmî, *Mathnawî: la quête de l'absolu*, traduit du persan par Eva de Vitray Meyerovitch et Djamshid Mortazavi, Monaco, Éditions du Rocher, 1990, p. 1511.

<sup>17</sup> Rumi, *Maśnavi-e mana'vi*, éd. Nicholson, 2º réimpr. Téhéran, Entešârât-e šarq, 1370, p. 180 (livre I, vers 2942-2943).

# **Transcription**

andar in bud ke šeyx-e nâmdâr šir-e ġorrân hizomaš râ mi kešid tâziâneš mâr-e nar bud az šaraf to yaqin mi dân ke har šeyxi ke hast garce ân mahsus nist-o in mahsus nist zud piš oftâd bar širi savâr bar sar-e hizom nešaste ân saʿid mâr râ begereft cun xar-zan be kaf ham savâri mi konad bar šir-e mast lik ân bar cašm-e jân malbus nist

## Traduction

Il était plongé (dans cette perplexité) quand soudain le grand sheikh apparut devant lui, chevauchant un lion.

Le lion rugissant portait ses fagots, tandis que cet être béni était assis par-dessus.

À cause de son honneur, son fouet était un serpent dangereux ; il avait saisi le serpent dans sa main, comme une cravache.

Sois assuré que de même chaque sheikh qui existe monte un lion furieux.

Bien que (cette chevauchée et ce lion) ne soient pas perçus par les sens, cependant ce n'est pas caché à l'œil spirituel.

# La prose soufie de l'« unicité de l'être » (ar. waḥdat al wujūd) Abd al-Raḥmân Jâmi (1414-1492), Lavâyeḥ (Jaillissements de lumière)

Nur al-Din 'Abd al-Raḥmân Jâmi est le dernier grand maître de la littérature irano-persane classique. Natif de la banlieue de Herat où l'on visite encore son tombeau, il ne quitta sa ville natale que pour deux pèlerinages, l'un à Meshed, où se trouvent les tombeaux du calife Hârun al-Rašid (m. 809) et de 'Ali al-Reżâ (m. 818), huitième imam des chiites duodécimains, et l'autre à La Mecque et Médine. Auteur d'une œuvre immense, il mourut honoré à la cour de Herat par le dernier grand Timouride, Huseyn Beygara (r. 1478-1506), dont cette ville était la capitale.

Le talent de Jâmi était sans limite, ses connaissances variées et profondes et sa maîtrise du persan et du style parfaite. En vers, il est l'auteur de trois divans de poésie lyriques, et de sept *maśnavi*, regroupés sous le titre générique de *Haft owrang* (Les Sept trônes, désignation métaphorique de la Grande Ourse). Deux de ces derniers seulement empruntent leur thème à Nezâmi, *Leyli va Majnun* et *Xerad-nâme-ye Sekandari* (Le Livre de la sagesse d'Alexandre). Les autres sont *Silsilat al-żahab* (La Chaîne d'or), série d'anecdotes à contenu philosophique, éthique ou religieux, *-Toḥfat al-aḥrâr* (Le Présent offert aux hommes libres), poème didactique de philosophie

morale, – *Soḥbat al-abrâr* (La Société des Justes), poème didactique soufi, – et enfin deux histoires d'amour, *Yusof va Zuleyxâ* et *Salmân va Absâl*, à visée mystique.

En prose, outre de nombreux commentaires sur le Coran, les Traditions et des œuvres de mystique, on doit à son calame quatre livres de tout premier plan : un ouvrage didactique de prose et de vers mêlés dans le genre du *Golestân* de Sa'di (voir plus bas, n° 5), le *Bahârestân* (Jardin du Printemps), et trois traités de mystique : *Nafḥât al-ons* (Les Effluves de la familiarité [avec Dieu]), Šavâhid al-nabovva (Les Preuves de la prophétie) et *Lavâyeh* (Les Jaillissements de lumière).

# La réalité ontologique de l'Être<sup>18</sup>

L'extrait ci-dessous est tiré de ce dernier ouvrage, qui mêle des vers à la prose, et consiste en une forme de résumé saisissant de la doctrine d'Ibn 'Arabī. Les « jaillissements » se suivent pour évoquer finalement les plus hauts degrés de l'expérience de la fusion en Dieu. Au cœur de la théorie d'Ibn 'Arabī se trouve l'affirmation d'une unité entre l'essence divine et tout ce qui est, connue dans le soufisme sous l'appellation arabe de *wahdat al-wujūd* « unicité de l'Être » (ou, dans les termes de Louis Massignon, « monisme existentiel »). Cette affirmation est synthétisée dans le vingt-neuvième jaillissement.

# لايحه بيست و نهم

هقیقت هستی به جمیع شؤون و صفات و نسب و اعتبارات که حقایق همهٔ موجودات اند، در حقیقت هر موجودی ساری :است و لهذا: قِیلَ کُلّ ُ شی ء فیدِ کُلّ ُ شی ء ماحب "گلشن راز" گوید

> نمعر دل یک قطره را گر بر شکافی برون آید از و صد بحر صافی

باعی
هستی که بُوَد ذات خداوند عزیز اشیاء همه در وی اند و وی در همه نیز
این است بیان آنکه عارف گوید باشد همه چیز مندرج در همه چیز

42

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Jâmi, *Les Jaillissements de lumière*, éd., trad. et notes par Yann Richard, Paris, Les Deux Océans, 1982, pp. 144 *sq.* 

## **Transcription**

# Lâyeḥe-ye bist-o nohom

ḥaqiqat-e hasti be jami'-e šo'un-o ṣefât-o nasab-o e'tebârât ke ḥaqâyeq-e hame-ye mowjudât and, dar ḥaqiqat-e har mowjudi sâri ast-o lehâzâ : qīla kullu šay' fīhi kullu šay' . ṣâḥeb-e Golšan-e râz guyad :

šeʻr borun âyad az u sad bahr-e sâfi

del-e yek qatre râ gar bar šekâfi

robâ'i

hasti ke bovad żât-e Xodâvandi 'aziz ašyâ' hame dar vey and-o vey dar hame niz in ast bayân-e ânke 'âref guyad bâšad hame ciz mondarej dar hame ciz

## **Traduction**

# Vingt neuvième illumination

Par la totalité de Ses modes, attributs, relations et aspects – qui sont les réalités ontologiques de tous les étants, la Réalité ontologique de l'Être (ḥaqiqat-e hasti) se diffuse dans la réalité de tout étant. C'est pourquoi il est dit que « Tout est dans tout » ; et l'auteur de la *Roseraie du Mystère* dit :

Couplet

Si tu ouvres le cœur d'une goutte d'eau Il en sortira cent océans purs.

Quatrain

L'Être est l'Essence du Seigneur bien-aimé :

Toutes choses sont en Lui, et Lui aussi en toutes choses.

C'est cela l'explication du dire du gnostique ('âref)

Que toute chose est contenue dans toute chose.

## 4. Les miroirs des princes

Nezâm al-Molk (m. 1093), Siar al-moluk (La Conduite des rois)

Nezâm al-Molk est postérieur de deux générations à Ferdowsi. Le monde est-iranien dans lequel il naît est encore celui de la rivalité entre Ghaznévides et Seljoukides, ces derniers finissant par triompher et créer un grand empire.

Nezâm, fils d'un agent chargé du revenu au service des Ghaznévides, était né dans le milieu lettré et cultivé de la haute administration persane. Dans la confusion qui accompagna la première expansion des Turcs seljoukides, son père s'enfuit pour Ghazna, et Nezâm entra au service des

Ghaznévides. Il ne tarda toutefois pas à regagner le Khorasan, pour se mettre à la disposition de celui qui en était le gouverneur seljoukide, Caġri Beg (m. 1059), puis de son fils Alp Arsalân (1030-1073), qui était lieutenant de son père dans le Khorasan oriental et le plaça sous l'autorité de son propre vizir. Quand ce dernier mourut, Nezâm fut appelé à le remplacer, et lorsque Alp Arsalân succéda à son père en 1059, Nezâm se retrouva en charge de l'administration du Khorasan. Puis, quand Alp Arsalân devint le chef de tous les dynastes seljoukides en 1063, il fit de Nezâm al-Molk son vizir.

Nezâm al-Molk occupa cette fonction sous deux grands empereurs seljoukides, dans un empire qui s'étendait de l'Oxus à l'est au Khwarezm, au Caucase du Sud et à l'Anatolie centrale à l'ouest. Son influence fut particulièrement grande sur Malek Šâh (1055-1092), qui monta sur le trône seljoukide à l'âge de 18 ans. C'est à la demande de ce souverain qu'il écrivit, en 1091-1092, le *Siar almoluk*, aussi appelé *Siâsat-nâme* « traité de politique ». Dans ce miroir des princes qui fit bientôt et pour des siècles autorité dans tout le monde musulman sunnite, il parle peu de l'administration *(divân)*, qu'il contrôlait avec l'aide de collaborateurs choisis et façonna de manière traditionnelle. Par contre, concernant la cour *(dargâh)*, il critique l'ignorance du protocole, le manque de magnificence, le déclin du prestige des principaux serviteurs du prince et la négligence des services d'espionnage. Les onze derniers chapitres de l'ouvrage, rajoutés en 1092, s'en prennent aux non-sunnites, les chiites en général, et les ismaéliens en particulier, tant pour des raisons politiques que du fait des convictions de l'auteur.

Ces vues religieuses et politiques amenèrent Nezâm al-Molk à fonder de nombreuses madrasas, appelées d'après lui Nezâmiye (et leur cursus *dars-e nezâmi* « leçon nézamienne »). Ces établissements d'enseignement supérieur étaient destinés à former une classe d'administrateurs compétents, fiables et pieux sunnites. Nezâm al-Molk fit aussi bénéficier de ses largesses certains ordres soufis, ainsi que divers hospices, notamment pour les plus pauvres, et patronna des travaux publics destinés à faciliter les pèlerinages à La Mecque et Médine.

Mais Nezâm al-Molk avait perdu de son ascendant sur Malek Shâh après 1080. Il s'était aussi opposé au courtisan favori du sultan, Tâj al-Molk, et s'était aliéné l'épouse du souverain, Terkhen Xatun, en préférant le fils d'une autre épouse pour la succession. Nezâm al-Molk périt assassiné peu après avoir achevé le *Siar al-Moluk*, en 1092, sur la route d'Ispahan à Bagdad, près de Nehavand. Son meurtrier était un ismaélien d'Alamut, qui agit probablement avec la complicité de Tâj al-Molk et Terkhen Xatun, peut-être aussi avec celle du sultan lui-même. Ce dernier fut assassiné à son tour un mois plus tard. Le déclin de l'empire des grands Seljoukides avait commencé.

# Les femmes des princes<sup>19</sup>

Le passage ci-dessous est tiré du chapitre 42 intitulé « Les femmes de la cour et les subalternes ».

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Abu 'Ali Ḥasan bin 'Ali Ṭusi « Nezām al-molk », *Siar al-moluk*, éd. Moḥammad Este'lâmi, Téhéran, Entešârât-e Zavvâr, 2007, p. 244; trad. Nizam al-Mulk, *Traité de gouvernement*, trad. Charles Schefer, préf. Jean-Paul Roux, Paris, Sindbad, 1984, pp. 271 *sq.* 

هر آن گاهی که زنان پادشاه فرمانده شوند، همه آن فرمایند که صاحب غرضان ایشان را شنوانند و به رأی العین چنان که مردان احوال بیرون پیوسته می بینند، ایشان نتوانند دید. پس به موجب گویندگان که در پیش کار ایشان باشند چون حاجبه و خادمه، فرمان دهند. لابد فرمانهای ایشان به خلاف راستی باشد و از آنجا فساد تولّد کند و حشمت بادشاه را زیان دارد و مردمان در رنج افتند و خلل در ملک و دین آید و خواستهٔ مردمان تلف شود و بزرگان دولت آزرده شوند.

# **Transcription**

har ân gâhi ke zanân-e pâdšâh farmândeh šavand, hame ân farmâyand ke ṣâḥeb-e ġarazân išân râ šenavânand-o be ra'y al-'eyn conân ke mardân-e aḥvâl-e birun-peyvaste mi binand, išân natavânand did. pas be mujeb-e guyandegân ke piš-e kâr-e išân bâšand cun ḥâjebe-vo xâdeme, farmân dahand. lâbod farmânhâ-ye išân be xelâf-e râsti bâšad-o az ânjâ fasâd tavallod konad-o ḥešmat bâdšâh râ ziân dârad-o mardomân dar ranj oftand-o xalal dar molk-o din âyad-o xwâste-ye mardomân talaf šavad-o bozorgân-e dowlat âzorde šavand.

## **Traduction**

Chaque fois que les femmes du prince donnent des conseils, ils leur sont suggérés par des gens malintentionnés, qui se rendent comptent, par leurs propres yeux, de ce qui se passe au dehors, tandis qu'elles ne peuvent rien voir. Elles suivent les avis donnés par les personnes attachées à leur service, telles que la dame de compagnie, l'eunuque, la femme de chambre, et les ordres qu'elles donnent seront nécessairement contraires à ce qui est juste et vrai, et ils feront naître (dans l'État) la mésintelligence et la discorde. Le prestige du prince en sera atteint, le peuple souffrira, le gouvernement et la religion seront ébranlés, la fortune publique sera détruite et les grands du royaume seront persécutés.

## 5. La littérature morale

# Nâșer al-Din Tusi (1201-1274), Axlâq-e Nâseri (L'Éthique nasiréenne)

Comme celle de Rumi, la destinée de Nâșer al-Din Tusi est liée à l'irruption des Mongols sur la scène iranienne. Nâșer, fils d'un juriste chiite duodécimain de Tus, la ville de Ferdowsi au Khorasan, partit étudier à Nishapur, à 75km à l'ouest, alors que Gengis Khan (m. 1227) allait entrer dans Tus en 1220. L'année de la mort du chef mongol, en 1227, le gouverneur ismaélien Nâșer al-Din al Raḥim, qui devait lui-même mourir cette année-là, offrit à Nâșer al-Din Tusi l'asile dans ses forteresses du Khorasan, avant de l'inviter à résider dans sa capitale Alamut. C'est à ce gouverneur que Nâșer al-Din Tusi dédicaça son fameux traité de morale, *Axlâq-e nâșeri*, dont est extrait le texte ci-dessous. Sous le règne du nouvel imam, 'Alâ' al-Din Muḥammad (r. 1227-1255), Nâșer al-Din se convertit à l'ismaélisme et se mit à écrire sur la théologie ismaélienne et sur les mathématiques.

Quand Hülegü (vers 1217-1265), petit fils de Gengis Khan et persécuteur des ismaéliens, mit fin au royaume de ces derniers en prenant Alamut en 1256, al-Tusi accepta de devenir conseiller scientifique à la cour mongole. Il prit une épouse mongole et se retrouva en charge de l'administration des fondations pieuses. Profitant de la croyance de Hülegü à l'astrologie, il obtint son soutien pour faire construire, entre 1259 et 1262, un très bon observatoire astronomique près de la nouvelle capitale mongole de Maragha dans l'Azerbaïdjan actuel. Il obtint surtout du souverain mongol une bibliothèque de premier plan, financée par une fondation, où il invita des savants de diverses régions du monde islamique.

Al-Tusi était un homme d'une érudition exceptionnelle, qui écrivit quelque cent cinquante livres, en arabe, en persan et en turc, et qui produisit les éditions définitives de traductions arabes d'auteurs grecs comme Euclide, Archimède et Ptolémée. Sa contribution aux sciences mathématiques et astronomiques fut considérable.

Son traité de morale comporte trois livres, précédés d'une introduction. Le premier est consacré à l'éthique proprement dite, et se subdivise en deux parties : les principes et les fins. Le deuxième traite de l'économie et le troisième de la politique.

## Ne fais de mal à personne<sup>20</sup>

L'ultime chapitre du dernier de ces trois livres, d'où est tiré l'extrait suivant, se présente comme une conclusion de l'ensemble, sous le titre « Les testaments de Platon sur lesquels se terminent le livre ». Al-Ţusi y expose, « pour le profit général de l'humanité », les sentences testamentaires de Platon à son disciple Aristote.

یاد کن که چه بوده ای در اصل و چه خواهی شد بعد از مرگ و هیچ کس را اذاء مکن که کارهای عالم در معرض تغیّر و زوال است؛ بد بخت آن کس بود که از تذکّر و عاقبت غافل بود و از زلّت باز نائیستاد۔ سرمایهٔ خود از چیزهاء که از ذات تو خارج بود مساز۔ در فعل خیر با مستحقّان انتظار سؤال مدار، بلکه پیش از التماس افتتاح کن۔ حکیم مشمر کسی را که به لذّتی از لذّتهای عالم شادمان بود یا از مصیبتی از مصائب عالم جزع کند و اندوهگن شود۔ همیشه یاد مرگ کن و به مدرگان اعتبار گیر۔

## **Transcription**

yâd kon ke ce bude'i dar aṣl-o ce xwâhi šod ba'd az marg-o hic kas râ iżâ' makon ke kârhâ-ye 'âlam dar ma'raz-e taġayyor-o zavâl ast ; bad baxt ân kas bud ke az tażakkor-e 'âqebat ġâfel bud-o az zallat bâz nâ'istâd

-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Nâşer al-Din <u>T</u>usi, *Axlâq-e nâşeri*, éd., intr. et notes de M. Minovi et 'A. R. Ḥeydari, Téhéran, Xwârezmi, 1356/1977, p. 342; trad. anglaise Naşīr ad-Dīn Ṭūsī, *The Nasirean Ethics*, trans. G. M. Wickens, London, George Allen & Unwin, 1964.

sarmâye-ye xwod az cizhâ'i ke az żât-e to xârej bovad masâz. dar fa'l-e xeyr bâ mostaḥaqqân entezâr-e so'âl madâr, balke piš az eltemâs eftetâḥ kon. ḥakim mašomar kasi râ ke be lażżati az lażżathâ-ye 'âlam šâdmân bovad yâ az moṣibat az maṣâ'eb-e 'âlam jaza' konad-o anduhgen šavad. hamiše yâd-e marg kon-o be mordegân e'tebâr gir.

#### Traduction

Souviens-toi de ce que tu fus et de ce que tu seras après la mort, et ne fais de mal à personne, car le fonctionnement de l'univers est exposé au changement et au déclin ; infortuné, celui qui ne se soucie pas de se souvenir de la fin et de ne s'abstient pas de la faute.

Ne t'investis pas dans ce qui est extérieur à ton être propre. Pour ce qui est de faire du bien aux indigents, n'attends pas qu'ils demandent, mais prends l'initiative avant leur supplication. Ne tiens pas pour sage celui qui se réjouit de l'un quelconque des plaisirs du monde ou qui se lamente ou s'afflige de l'un quelconque des malheurs du monde. Pense toujours à la mort et prends exemple sur les morts.

## 6. Sa'di (1209 - vers 1293)

# Le Bustân (Jardin des senteurs) et le Golestân (Roseraie)

Bien que quasi-contemporain de Rumi, Moṣleḥ al-Din Saʿdi connut un tout autre destin. Sa ville natale, Shiraz, capitale du Fars, fut en effet épargnée par les Mongols parce que leur chef Hülegü (1217-1265) avait reçu la soumission anticipée du maître seljoukide de la ville, Saʿd bin Zangi (r. 1202-1226. C'est en l'honneur de ce mécène que Moṣleḥ al-Din prit pour nom de plume Saʿdi, et c'est à ce prince qu'il dédia sa première œuvre, le *Bustân* (Jardin des parfums).

Sa'di a beaucoup parlé de lui dans son œuvre, et l'on a longtemps pris à la lettre ce matériau apparemment autobiographique. Mais la recherche a permis de démontrer que le narrateur du *Bustân* et du *Golestân* (Roseraie), qui a visité le monde musulman du Maghreb à l'Inde et à l'Asie Centrale, est loin d'être identifiable à l'auteur nommé Sa'di. Au demeurant, ledit narrateur ne se présente-t-il pas souvent comme l'un de ces voyageurs envers lesquels il appelle à la bienveillance, mais non sans cette mise en garde (*Golestân* I.32) : *jahândide besyâr guyad doruġ* « qui a vu le monde dit beaucoup de mensonges ».

Ce que l'on peut tenir pour probable ou acquis est que Sa'di, ayant tôt perdu son père qui appartenait aux milieux religieux de Shiraz, étudia à Bagdad, à l'université dite Nezâmiye (voir cidessus Nezâm al-Molk), fréquenta des maîtres soufis en Syrie et accomplit plusieurs fois le pèlerinage à La Mecque. Une fois établi à Shiraz, il ne quitta plus la ville que pour un dernier pèlerinage. Mais s'il bénéficia du patronage des princes de Shiraz et même de la cour mongole, on ne sait rien du milieu dans lequel il vécut. Il se dit derviche (c'est-à-dire pauvre et pieux), parle avec distance des soufis et condamne les antinomistes. D'après un commerçant de son temps, il aurait été attaché au principal centre spirituel de Shiraz, fondé par Moḥammad ibn Xafif (m. 982), introducteur du soufisme dans la ville.

L'œuvre de Sa'dī comporte un vaste divan poétique, avec les ghazals classiques de premier plan, un long *maśnavi* intitulé d'abord *Sa'di-nâme* puis *Bustân*, et le *Golestân*. Écrite dans un persan littéraire arrivé à sa pleine maturité et dans un style simple et élégant, avec ici ou là un court passage en arabe, elle se situe au confluent de la poésie, de l'art du récit, des traités de morale, des miroirs de princes et de l'expression littéraire du soufisme, et dessine le portrait de l'homme iranien médiéval cultivé.

## EXTRAIT 1 (Bustân)21

## Le spirituel chevauchant une panthère

Le *Bustân* fut achevé en 1257. C'est un poème long et complexe, écrit en forme de *maśnavi* dans le mètre *motaqâreb* du *Śâhnâme*, et qui fut retouché par Sa'di et les copistes. De facture plus classique que le Golestân, il est divisé en dix chapitres, précédés d'un préambule : 1) de la justice du prince ; 2) de la bienfaisance du prince ; de l'amour humain et mystique ; 4) de l'humilité ; 5) du consentement que l'homme doit offrir au destin que lui réserve la providence divine ; 6) du contentement dans lequel il doit établir son âme ; 7) de l'éducation des enfants ; 8) des dispositions de reconnaissance dans lesquelles il faut toujours vivre ; 9) du repentir de ses fautes ; 9) prière et conclusion. Chacun des neuf premiers chapitres est fait d'histoires illustrant une doctrine commune, dans une langue parfaitement souple et harmonieuse et avec un grand bonheur d'expression.

À la fin du prologue, Sa'di fait l'éloge du prince Sa'd bin Abi Bakr bin Sa'd (r. 1231-1260) et conclut son compliment par une anecdote (ḥekâyat) destinée à inviter le prince à suivre les conseils des sages. Cette courte pièce met en scène un spirituel monté sur un lion tout à fait semblable au cheikh dont Rumi campe le portrait dans l'extrait ci-dessus. L'analogie entre les deux passages n'a pas échappé au peintre de l'époque safavide qui a illustré ce passage<sup>22</sup>. L'artiste en effet, tout comme Solţân Moḥammad pour l'histoire de Keyomar's dans le Šâhnâme (voir plus haut), répond à l'anecdote plus qu'il ne l'illustre, introduisant dans sa peinture un trait importé de la scène correspondante du Maśnavi de Rumi : le fagot de bois sur lequel est assis le spirituel.

حقیقت شناسان عین الیقین همی راند رهوار و ماری به دست بدین ره که رفتی مرا ره نمای نگین سعادت به نام تو شد وگر یبل و کرکس شگفتی مدار

حکایت کنند از بزرگان دین که صاحبدلی بر پلنگی نشست یکی گفتش ای مرد راه خدای چه کردی که درّنده رام تو شد بگفت ار یلنگم زبون است و مار

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Šeyx Moşleḥ an-Din Saʿdī, *Golestân-o Bustân*, éd. bilingue avec les traductions anglaises d'Edward Rehatsek (*Golestân*) et G. M. Wickens (*Bustân*), Téhéran, Hermes, 2004, pp. 762-765.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Voir Assadullah Souren Mélikian-Chirvani, *Le Chant du Monde : l'art de l'Iran safavide*, Paris, Musée du Louvre Éditions et Somogy Éditions d'Art, 2007, pp. 212-213.

که گردن نپیچد ز حکم تو هیچ خدایش نگهبان و یاور بود که در دست دشمن گذارد تو را بنه گام و کامی که داری بیاب که گفتار سعدی پسند آیدش

تو هم گردن از حکم داور مپیچ چوحاکم به فرمان داور بود محال است چون دوست دارد تو را ره این است روی از طریقت متاب نصیحت کسی سودمند آیدش

# **Transcription**

hekâyat konand az bozorgân-e din ke şâheb-deli bar palangi nešast yaki goftaš ey mard-e râh-e Xodây ce kardi ke darrande râm-e to šod begoft ar palangam zabun ast-o mâr to ham gardan az hokm-e dâvar mapic co hâkem be farmân-e dâvar bovad moḥâl ast cun dust dârad to râ rah in ast ruy az tariqat matâb naṣiḥat-e kasi sudmand âyadaš ḥaqiqat-šenâsân-e 'eyn al-yaqin hami rând rahvâr-o mâri be dast bedin rah ke rafti marâ rah nemây negin-e sa 'âdat be nâm-e to šod vagar pil-o karkas šegefti madâr ke gardan napicid ze ḥokm-e to hic Xodâyaš negahbân-o yâvar bovad ke dar dast-e došman gożârad to râ beneh gâm-o kâmi ke dâri beyâb ke goftâr-e Sa'di pasand âyadaš

## **Traduction**

On raconte l'histoire que voici, à propos des grands hommes de la religion,

Ces connaisseurs de la Vérité qui est l'essence de la certitude.

Un spirituel chevauchait une panthère.

Il la faisait aller d'un pas docile, un serpent à la main.

Quelqu'un lui dit : « Eh, homme du chemin de Dieu,

Montre-moi le chemin sur la voie que tu suis!

Qu'as-tu fais pour dompter un fauve,

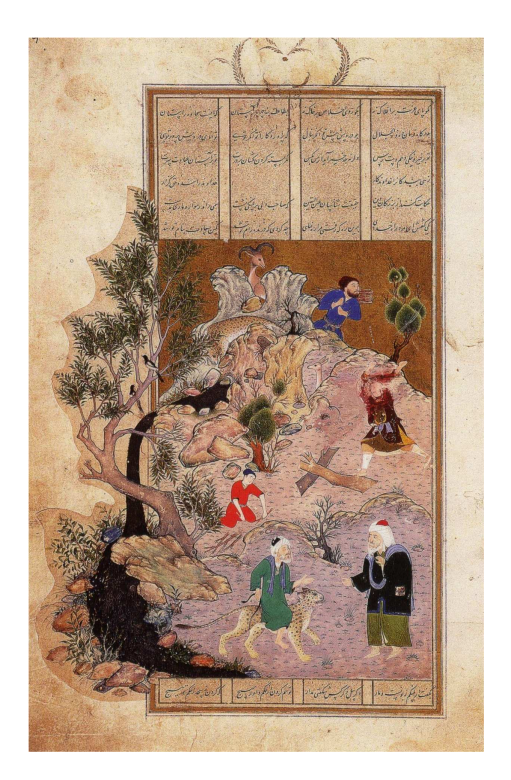
Pour que ton nom porte le sceau de la félicité ? »

Il répondit : « Si la panthère m'est soumise et aussi le serpent,

Et de même l'éléphant et le vautour, ne t'étonne pas!

Toi non plus ne te détourne pas des prescriptions du Juste,

Et personne ne se détournera de ton jugement.



Le Mystique qui chevauchait une panthère Page d'un manuscrit du *Bustân* de Saʿdi (Herat, 1525) Washington D. C., Arthur M. Sackler Gallery, Smithsonian Institution

Quand un gouvernant adhère au commandement du Juste,

Dieu est son gardien et son soutien.

Il est impossible, s'Il t'aime,

Qu'll t'abandonne aux mains de l'ennemi.

C'est cela le chemin : ne te détourne pas de la voie ;

Engages-y toi et obtiens ce que tu désires. »

Ce conseil sera profitable à toute personne

Qui apprécie les propos de Sa'di.

# Extrait 2 (Golestân)

## Le prince et le derviche<sup>23</sup>

Comme l'indiquent les dates respectives des deux ouvrages (1257 et 1258), le *Golestân* semble avoir été écrit par Sa'dī en même temps que le *Bustân*. Il s'inscrit pour une part dans la tradition littéraire arabe des *Maqāmāt* (séances) inventée par l'iranien al-Hamaṣâni (Hamadhan 968 -Herat 1008) : ces « séances de chacune quelques pages sont des scènes de genres en un mélange de prose rimée et rythmée et de vers qui font avec piquant la satire des mœurs des différentes classes sociales.

Le *Golestân* lui aussi consiste en courtes « séances » mêlant prose et vers. Chacune est centrée sur une anecdote *(ḥekâyat)* dans laquelle il ne s'agit pas de moquer mais de partir de la vie quotidienne pour aboutir à une morale souvent exprimée en une formule frappante, parfois sous forme de proverbe ou de conseil, et généralisée par un ou plusieurs couplets. L'œuvre comporte huit livres encadrés par une introduction et une conclusion, et intitulés (trad. Omar Ali Shah) : 1) du caractère et de la conduite des rois ; 2) de l'éthique des derviches ; 3) des vertus du contentement ; 4) des avantages du silence ; 5) de l'amour et de la jeunesse ; 6) de la faiblesse et de la vieillesse ; 7) des effets de l'éducation ; 8) de la conduite de la société.

Le texte ci-dessous forme la seizième histoire du livre deux. Il met en scène les deux figures qui dominent la société dépeinte par le *Golestân* : le roi et le derviche.

یکی از جملهٔ صاحبان به خواب دید بادشاهی را در بهشت و پارسایی را در دوزخ ـ پرسید که موجب درجت این چیست و درکت آن که مردم به خلاف این معتقد بودند ـ ندا آمد که این پادشاه به ارادت درویشان به بهشت اندر است و این پارسا به تقرّب پادشاهان در دوزخ ـ

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Šeyx Moşleḥ an-Din Saʿdī, *Golestân-o Bustân*, éd. bilingue avec les traductions anglaises d'Edward Rehatsek (*Golestân*) et G. M. Wickens (*Bustân*), Téhéran, Hermes, 2004, pp. 258-259; trad. française: Saadi, *Le Jardin des roses*, traduction et préface d'Omar Ali Shah, Paris, Albin Michel, « Spiritualités vivantes », 1966, réimpr. 1991, p. 84.

## PETITE ANTHOLOGIE BILINGUE DE LA LITTÉRATURE IRANO-PERSANE

# Transcription

yeki az jomle-ye şâḥebân be xwâb did bâdšâhi râ dar behešt-o pârsâ'i râ dar duzax. porsid ke mujeb-e darajât-e in cist-o darakât-e ân ke mardom be xelâf-e in mo'taqed budand. nedâ âmad ke in pâdšâh be erâdat-e darvišân be behešt andar ast va in pârsâ be tagarrob-e pâdšâhân dar dozax.

dalqat be ce kâr âyad-o masḥi-o moraqqaʿ hâjat be kolâh-e baraki dâštanat nist xwod râ ze 'amalhâ-ye nekuhide bari dâr darviš-sefat bâš-o kolâh-e torki dâr

## Traduction

Un Sage vit dans un rêve un Roi au paradis et un derviche en enfer. Il demanda : « Que peut bien signifier l'élévation du Roi et la chute du derviche ? J'avais coutume de penser que leurs destinées étaient tout l'opposé ? » [Il entendit] une voix qui disait : « Le Roi est entré au paradis pour son respect envers les derviches. Son mépris envers les rois a conduit le derviche en enfer. »

La robe rapiécée et le chapelet

Ne te serviront de rien,

A moins que tes actes ne soient purs.

Porter son chapeau, ne fera pas de toi un derviche;

Si tu as les qualités d'un derviche,

Tu peux porter un chapeau de Tartare.

# LA POÉSIE LYRIQUE

Les genres privilégiés de la poésie lyrique persane ont été la *qaṣide*, « ode » en couplets rimés AA, BA, CA, etc., le ghazal, bref poème d'amour fréquemment symbolique, aux distiques sémantiquement indépendants et rimant comme la *qaṣide*, *qeṯ'e*, formellement semblable au ghazal mais traitant d'un thème unique, et la *robâ'i*, quatrain rimé AABA, porteur d'un message dense sous une forme particulièrement travaillée.

Les œuvres d'un poète sont généralement rassemblées dans un divan (divân), où les qaṣide viennent en premier, suivies des ghazals et des robâ'i puis des maśnavi. Un poète qui a un divan est respectueusement appelé sâheb-e divân (maître – c'est-à-dire titulaire – d'un divan).

# 1. Le panégyrique : Rudaki (m. 940)

La *qaṣide* est le genre typique des cours du monde iranien dans lesquelles le poète était chargé de faire l'éloge du prince et des puissants en des circonstances aussi diverses que les fêtes saisonnières ou la célébration des victoires militaires. Mais elle put bientôt s'adresser aussi à d'autres personnages, mécène ou imam par exemple, ou encore se faire l'expression plus directe du poète à propos de thèmes tels que la vanité de ce bas monde, la fuite du temps ou la célébration du vin.

Dans sa forme classique, la *qâṣide* comporte trois parties. La première est un exorde (tašbīb) destiné à attirer l'attention en créant une atmosphère et dans lequel on a pu voir l'ancêtre du ghazal. Elle consiste souvent en la description d'un être aimé (nasib), ou dans l'évocation de sa condition par le poète amoureux. L'éloge proprement dit (madḥ) s'adresse au prince ou à un protecteur. Le destinataire, mis par l'exorde en état de réceptivité, doit être transporté par l'habileté du poète, le rythme de son eulogie et sa capacité à produire du balâġe, c'est-à-dire une gande richesse de sens exprimée en peu de mots. La qâṣide se termine par une requête discrètement en vue d'une récompense : le poète y met en valeur le charme de sa composition et le renom qu'elle vaudra à son destinataire. L'ensemble doit comporter au moins quinze distiques et ne pas en avoir plus de trente.

Sur le plan formel, le 'aruz, fin du premier hémistiche (meṣrâ') du premier distique (beyt), donne la rime de tout le poème, qui est répétée à chaque zarb, partie finale du second hémistiche de chaque distique. Et pour ce qui est du sens, chaque distique est une unité sémantique autonome. Ces règles énoncées par les théoriciens persans de la poésie seront également valables pour le ghazal. Dans la qâṣide, les trois vers les plus importants sont le premier (matla', lit. l' « orient »), destiné à capter l'attention, celui qui fait la transition (maxlaṣ) entre l'exorde et l'éloge, et le dernier (maqta'), déterminant pour l'impression laissée par le poème.

Les *qâṣide* étaient principalement récitées lors des grandes fêtes princières, comme celle du printemps *(nowruz, le nouvel an)* ou celle d'automne *(mehregân)*. Mais elles pouvaient aussi

s'adapterà toutes sortes d'autres occasions (une victoire, des funérailles, une catastrophe naturelle, etc.).

Né vers le milieu du IXe siècle à Banj-e Rudak près de Samarcande, Rudaki Ja'far bin Muḥammad (...) Rudaki, poète et musicien héritier de la tradition bardique, a été le premier grand maître du genre. Devenu poète officiel de l'émir samanide Naṣr-e Aḥmad II (r. 914-943), il vécut à sa cour de Boukhara. D'après les fragments de ses œuvres préservés dans des anthologies, il excella aussi dans d'autres genres que la *qaṣide*. Mais finalement tombé en disgrâce et, selon certains, aveuglé au fer rougi, il revint finir ses jours dans son village natal.

# Ode à Boukhara et éloge de l'émir<sup>24</sup>

Le fragment ci-dessous, dans le mètre ramal qui sera plus tard celui de Langage des oiseaux de 'Attâr et du Maśnavi de Rumi (~~~~|~~~~), est une citation et, vu sa brièveté, pourrait n'être pas une qaside intégrale. Il respecte toutefois à sa façon le mouvement en trois temps propre au genre, et il est révélateur de l'aptitude de Rudaki à évoquer nature en quelques traits et à concentrer un éloge en deux ou trois couplets. L'occasion de sa composition a été rapportée par Nezâmi 'Aruzi-yi Samarqandi dans ses Cahâr magâle (Quatre discours) composés vers 115525. Cet ouvrage consiste en quatre discours consacrés chacun à l'une des classes d'hommes indispensables aux rois : les secrétaires, les poètes, les astrologues et les médecins. Chaque discours commence par des considérations générales, qui sont suivies d'anecdotes souvent vécues par l'auteur. Le deuxième discours est l'un des premiers écrits sur la poésie persane : il comporte la première notice sur Ferdowsi et la seule référence contemporaine à 'Omar Xayyâm. L'anecdote concernant Rudaki, quant à elle, s'y présente comme suit. L'émir Nasr avait pris l'habitude de passer la belle saison en d'autres lieux que Boukhara. Une année où il avait pris ses quartiers d'été à Herat, il décida d'y rester aussi pour l'hiver, puis pour la belle saison suivante, et y demeura finalement quatre années durant, au grand dam de ses soldats et de sa suite. Certains de ses gens demandèrent à Rudaki d'user de son pouvoir de persuasion pour le convaincre de retourner à Boukhara.

« Rûdaki accepta car il avait tâté le pouls de l'émir et connaissait son caractère. Sachant que la prose le laissait indifférent, il eut recours à la poésie et composa une qasida. Quand l'émir eut bu le coup du matin, Rûdaki entra et s'assit à sa place habituelle. Puis, lorsque les musiciens se turent,

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Rudaki, *Divân-e Rudaki Samarqandi*, éd. Saʿid Nafisi I. Brâginski, Téhéran, Mo'assase-ye entešârât-e negâh, 1382 (2003), p. 113; trad. Nizami Aruzi, *Les Quatre discours*, introduction, traduction et notes par Isabelle de Gastines, Paris, Éditions G.-P. Maisonneuve et Larose, 1968, p. 75. Le dernier couplet, celui de la demande de rétribution, ne figure pas dans le texte de 'Aruzi.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Ne<u>z</u>âmi 'Aruzi, *Cahâr maqâle*, éd. 'Alāma Moḥammad Qazvini, introduction et notes de Sa'id Qare-Baglu et Rezâ Anzâbi-Nežâd, 2º éd., Téhéran, Jâmi, 1385 (2006), pp. 47-50 (le poème de Rudaki se trouve à la page 49); trad. Nizami Aruzi, *Les Quatre discours*, pp. 71-76. Cette célèbre anecdote concernant Rudaki se rencontre dans presque toutes les biographies de poètes où il est question de lui.

prenant son luth, il commença ainsi, sur l'air des amoureux »<sup>26</sup>. Suit le texte du poème ci-dessous, à l'audition duquel l'émir décida de partir sur le champ pour Boukhara.

یاد یار مهربان آید همی زیر پایم پرنیان آید همی خنگ ما را تا میان آید همی میر زی تو شادمان آید همی ماه سوی آسمان آید همی سرو سوی بوستان آید همی گر به گنخ اندر زیان آید همی

بوی جوی مولیان آید همی
ریگ آمو و درشتی راه او
آب جیحون از نشاط روی دوست
ای بخارا شاد باش و دیر زی
میرماه است و بخارا آسمان
میر سرو است و بخارا بوستان
]آفرین و مدح سود آید همی

# **Transcription**

bu-ye ju-ye Muliân âyad hami
rig-e Amu-vo dorošti-e râh-e u
âb-e Jeyḥun az nešâṭ-e ru-ye dust
ey Boxârâ šâd bâš-o dir zi
mir mâh ast-o Boxârâ âsmân
mir sarv ast-o Boxârâ bustân
[âfarin-o madh sud âyad hami

yâd-e yâr-e mehrabân âyad hami zir-e pâyam parniân âyad hami xeng-e mâ râ tâ miân âyad hami mir zi to šâdmân âyad hami mâh su-ye âsmân âyad hami sarv su-ye bustân âyad hami gar be ganj andar ziân âyad hami]

## **Traduction**

Sans cesse, le parfum du fleuve Mouliyân et l'espoir de revoir l'ami cher nous poursuivent.

Le sable de l'Oxus, l'âpreté de la route me semblent toujours doux comme soie sous mon pied.

Dans la joie de revoir la face de l'ami, ses ondes monteront au poitrail des chevaux.

Bu*kh*ara ! sois heureuse et subsiste longtemps ! C'est vers toi que l'émir s'achemine, joyeux.

Notre émir est la lune ; et Bu*kh*ara, le ciel ; or la lune toujours reparaît dans le ciel.

L'émir est un cyprès ; Bu*kh*ara, le jardin ; or le cyprès toujours revient vers le jardin.

[Éloge et louange sont sources de profit, même si le trésor y perd.]

# 2. Le quatrain : 'Omar Xayyâm (vers 1047 - 1123)

Le *robâ'i* est un poème formé de quatre hémistiches *(meṣrâ')* rimés AABA, dont le nom vient de l'arabe *rubā'* « composé de quatre parties ». Son vers traditionnel est appelé *beyt-e tarâne*, « distique

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> P. 49; trad. p. 75.

de la chanson », en référence aux *tarâne*, courtes « chansons » rythmées et rimées du monde iranien auquel il s'apparente. Il présente des hémistiches de cinq pieds traditionnellement classés dans le mètre *hazaj* et dont la métrique de base est la suivante : -- | -- | -- | -- | -- | -- | . Les pieds 1 et 4 sont invariables, et le pied 2 ne présente que rarement la forme -- . Le pied 3 quant à lui, même à l'intérieur d'un quatrain, peut alterner les formes -- et -- , et semblablement, le cinquième vers peut être formé de deux longues, ou de deux brèves et une longue.

L'origine des quatrains de ce type est inconnue : ils ne sont pas attestés en arabe ancien, et l'on a pu évoquer une origine turque ou encore persane préislamique, certaines pièces anciennes d'époque islamique relevant apparemment du *tarâne*.

Si les débuts du *robâ* î sont obscurs, la forme, par contre, est déjà bien en vogue au temps de Rudaki, qui compose dans le genre. Elle est bientôt utilisée par des poètes mystiques, et le restera ensuite, dans le monde iranien et dans le monde indien. Mais c'est un poète aussi célèbre que mystérieux qui a attaché à jamais son nom à celui du *robâ* î: 'Omar Xayyâm.

On connaît sous ce nom un grand mathématicien, astronome et philosophe de l'Iran des Seljoukides, auteur d'une œuvre scientifique considérable en arabe. Originaire de la riche ville de Nishapur au Khorasan, il fut chef de l'observatoire de Merv et procéda, à la demande du sultan Malek Šâh (1055-1092, voir ci-dessus à propos de Nezâm al-Molk), à une réforme du calendrier iranien. Il a laissé un traité d'algèbre qui est un chef-d'œuvre des mathématiques médiévales.

Les premiers quatrains en persan conservés sous son nom par la tradition apparaissent dans des anthologies à partir du XIII<sup>e</sup> siècle. Les citations se multiplient à l'époque mongole, et des recueils sont constitués du XIII<sup>e</sup> au XV<sup>e</sup> siècle, souvent avec des quatrains tirés d'œuvres d'autres auteurs célèbres. Le nombre des quatrains attribués à 'Omar Xayyâm ne cesse de croître jusqu'aux premières éditions critiques, pour atteindre 250 dans tel manuscrit du XIII<sup>e</sup> siècle et jusqu'à 845 dans tel autre du XIX<sup>e</sup>. De cette tradition xayyâmienne qui est une composante établie de littérature persane, la critique savante ne retient guère aujourd'hui qu'une centaine de quatrains, qui sont assurément l'œuvre d'un très grand poète à la sensibilité étonnamment « moderne ».

Dans l'univers de Xayyâm, l'homme confronté à l'absurdité de sa finitude (ci-dessous quatrain n° 5) et jouet d'un destin incompréhensible (n° 8) n'a d'autre choix qu'osciller entre méditation sceptique (n° 9), révolte contenue (n° 6) et recherche de l'infini dans la saveur unique de l'instant qui passe (n° 1 et 11).

L'élaboration du sens des quatrains répond généralement, chez 'Omar Xayyâm, à leur structure de rime (AAAB) : comme l'a montré le chercheur italien Alessandro Bausani, les deux premiers vers introduisent à un sujet à travers un petit tableau, dans lequel le troisième introduit un élément inattendu, le quatrième revenant vers le premier motif par une pointe.

À travers diverses traductions et, surtout, avec l'adaptation anglaise d'Edward Fitzgerald (1859), les quatrains de Xayyâm ont connu en occident une renommée singulière.

# Onze quatrains « de libre pensée »27

1

دریاب دمی که با طرب می گذرد پیش آر پیاله را که شب می گذرد این قافلهٔ عمر عجیب می گذرد ساقی غم فردای حریفان چه خوری

2

قصدی دارد به جان پاکمن و تو کین سبزه بسی دمد ز خاکمن و تو می خور که فلک بهر هلا*ک* من و تو در سبزه نشین و می روشن می خور

3.

خشتی دو نهند بر مغاکمن و تو در کالبودی کشند خاکمن و تو از تن چو برفت جان پاکمن و تو و آن گاه برای خشت گور دگران

4.

بر درگه او شهان نهادندی رو بنشسته همی گفت که کو کو کو کو آن قصر که بر چرخ همی زد پهلو دیدیم که بر کنگره اش فاخته ای

5.

با نعمت و با سیم و زر آید که منم ناگه اجل از کمین در آید که منم هر یک چندی یکی بر آید که منم چون کارک او نظام گیرد روزی

6.

بیدادگری شیوهٔ دیرینهٔ توست بس گوهر قیمتی که در سینهٔ توست

ای چرخ فلک خرابی از کینهٔ توست ای خاکاگر سینهٔ تو بشکافند

7.

در بند سر زلف نگاری بودست دستیست که بر گردن یاری بودست این کوزه چو من عاشق زاری بودست این دسته که بر گردن او می بینی

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Omar Khayyâm, *Cent un quatrains de libre pensée*, traduits du persan et présentés par Gilbert Lazard, Paris, Gallimard, « Connaissance de l'Orient », 2002 (quatrains 1, 12, 15, 27, 29, 34, 41, 50, 58, 97 et 101).

8. ما لعبتكانيم و فلك لعبت باز از روی حقیقت نه از روی مجاز رفتیم به صندوق عدم یک یک باز بازیچه همی کنیم بر نطع وجود 9. در جمع كمال شمع اصحاب شدند آنان که محیط فضل و آداب شدند ره زین شب تاریک نبردند به روز گفتند فسانه ای و در خواب شدند 10. فاریغ بودن ز کفر و دین دین من است مي خوردن و شاد بودن آين من است گفتا دل خرّم تو کابین من است گفتم به عروس دهر کابین تو چیست باغ طربت به سبزه آراسته گیر ای دل همه اسباب جهان خواسته گیر و آن گاه بر آن سبزه شبی چون شبنم بنشسته و بامداد بر خاسته گیر

# **Transcription**

in qâfele-ye 'omr 'ajib mi gożarad daryâb dami ke bâ tarab mi gożarad sâqi ġam-e fardâ'i-e ḥarifân ce xwori piš âr pyâle râ ke šab mi gożarad 2. mey xwor ke falak bahr-e halâk-e man-o to qaşdi dârad be jân-e pâk-e man-o to dar sabze nešin-o mey-e rowšan mi xwor kin sabze basi damad ze xâk-e man-o to 3. az tan co beraft jân-e pâk-e man-o to xešti do nehand bar maġâk-e man-o to vân gâh barâ-ye xešt-e gur-e degarân dar kâlbudi kešand xâk-e man-o to 4. ân qaşr ke bar carx hami zad pahlu bar dargah-e u šahân nehâdandi ru didim ke bar kongere-aš fâxte'i benešaste hami goft ke « ku, ku ? ku, ku ? »

| _                                                          |                                                        |
|------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| 5.                                                         |                                                        |
| har yek candi yeki bar âyad ke manam                       | bâ ne mat-o bâ sim-o zar âyad ke manam                 |
| cun kârak-e u nezâm girad ruzi                             | nâgah ajal az kamin dar âyad ke manam                  |
| 6.                                                         |                                                        |
| ey carx-e falak xarâbi az kine-ye tost                     | bidâdgari šive-ye dirine-ye tost                       |
| ey xâk agar sine-ye to bešekâfand                          | bas gowhar-e qeymati ke dar sine-ye tost               |
|                                                            |                                                        |
| 7.                                                         |                                                        |
| in kuze co man ʿâšeq-e zâri budast                         | dar band-e sar-e zolf-e negâri budast                  |
| in daste ke bar gardan-e u mi bini                         | dastist ke bar gardan-e yâri budast                    |
|                                                            |                                                        |
|                                                            |                                                        |
| 8.                                                         |                                                        |
| az ru-ye ḥaqiqat na az ru-ye majâz                         | mâ la batakânim-o falak la bat-bâz                     |
| bâzice hami konim bar nataʿ-e vojud                        | raftim be şanduq-e ʿadam yek yek bâz                   |
| 9.                                                         |                                                        |
| ânân ke moḥiṯ-e fazl-o âdâb šodand                         | dar jamʻ kamâl šamaʻ-e aṣḥâb šodand                    |
| rah zin šab-e târik na-bordand be ruz                      | goftand afsâne'i-o dar xwâb šodand                     |
| ran 2m 3ab-e tank na-bordana be raz                        | gonana aisane 1-0 dai xwab sodana                      |
| 10.                                                        |                                                        |
| mey xwordan-o šâd budan â'in-e man ast                     | fâreġ budan ze kofr-o din din-e man ast                |
| goftam be ʿarus-e dahr « kâbin-e to cist ? »               | goftâ « del-e xorram-e to kâbin-e man ast »            |
|                                                            |                                                        |
| 11.                                                        |                                                        |
| ey del hame asbâb-e jahân xwâste gir                       | bâġ-e tarabat be sabze ârâste gir                      |
| vân gâh bar ân sabze šabi cun šabnam                       | benešaste-vo bâmdâd bar xâste gir                      |
|                                                            |                                                        |
| Traduction                                                 |                                                        |
|                                                            | _                                                      |
| 1.                                                         | 2.                                                     |
| La caravane pressée                                        | Buvons car le ciel avide                               |
| de nos jours, comme elle passe!                            | de ta perte et de la mienne                            |
| Ne laisse pas s'effacer                                    | Nourrit un dessein perfide contre ta vie et la mienne. |
| l'instant de plaisir qui passe.  Du lendemain des convives |                                                        |
|                                                            | Parmi la jeune verdure                                 |
| que te soucies-tu ma belle ?                               | dégustons le vin ardent :                              |

Vite incline la bouteille

et buvons car la nuit passe.

L'herbe poussera longtemps

sur tes cendres et les miennes.

3.

Quand nous aurons déserté
ton âme fine et la mienne,
Une ou deux briques posées
cloront ta fosse et la mienne;
Puis pour d'autres sépultures

les briquetiers un beau jour
Enfourneront dans leur moule
et ta poussière et la mienne.

4.

Ce palais dont l'arrogance
côtoyait le ciel jaloux

Et dont la salle d'audience
mettait les rois à genoux

Nous y vîmes un ramier
sur les créneaux de l'enceinte

Qui roucoulait une plainte
incessante : Où ? Où ? Où ? Où ?

5.

un qui clame : Me voici !

Il déploie monts et merveilles :
 le grand homme que voici !

Et quand il a réussi
 sa petite affaire un jour

La Mort surgit à son tour
 qui murmure : Me voici !

De temps à autre se lève

6.

Ô Roue des cieux, que de haine
 à toute ruine acharnée!
 Ta coutume est ancienne
 de crime et d'iniquité.
 Ô Terre, fendant ton flanc,
 dans ta chair insoucieuse
 Que de perles précieuses
 on trouverait enfermées.

7.

Ce pot de terre jadis
fut un amant passionné
Dont le cœur était captif
des boucles d'une beauté,
Et cette anse qu'aujourd'hui
tu vois à son col, c'était
La main dont il caressait
le cou de sa bien-aimée.

8.

En vérité très exacte
et non point par métaphore,
Nous sommes des marionnettes
dont le ciel est le montreur :
Sur le théâtre du Temps
nous faisons trois petits tours,
Puis nous retombons tour à tour
dans la boîte du néant.

9.

Ceux qui furent jadis des puits de science, profonds esprits sans pareils,
Flambeaux de la connaissance et de leur temps la merveille,
Ils ont erré comme nous égarés dans la nuit sombre ;
Ils n'ont tissé que des contes, avant l'éternel sommeil.

10.

Boire frais et vivre à l'aise
sans souci, telle est ma loi ;
Ni dévotion ni blasphème,
liberté, telle est ma foi.
Quel présent veux-tu de moi
pour gage ? ai-je demandé
À la vie mon épousée.
– Mon seul gage, c'est ta joie!

11.

Prends, mon cœur, le cours des choses pour conforme à ton vouloir Et pour constellé de roses le parterre de ta joie : Rien d'autre parmi ces fleurs toi-même qu'une rosée Pendant une nuit posée que vaporise l'aurore.

# 3. Le ghazal : Ḥâfez (vers 1325-1390)

Dès les prédécesseurs de Ferdowsi que furent Rudaki (m. 916) et Daqiqi (m. 978), le ghazal se présente comme une première partie de *qaṣide* destinée à préparer l'éloge du dédicataire *(mamduḥ)*. Il se développe moins dans les milieux de cour que dans les cercles littéraires et les cénacles soufis.

Dans sa période de formation, jusqu'au XIIIe siècle, le ghazal est consacré à l'être aimé (ma'šuq), qui peut être une femme, un homme, ou encore, dans certains ghazals purement soufis, Dieu. Mais d'une manière générale, un fond mystique tend à colorer la poésie amoureuse. C'est avec Sa'di (voir plus haut) et Ḥâfez que le ghazal persan atteint son sommet classique. À la perfection poétique s'ajoute un caractère polysémique : Gilbert Lazard a montré comment dans le ghazal se mêlent sens littéral, sens symbolique et langage d'intentionnalité<sup>28</sup>.

La vie de Ḥâfez̄, né et mort à Shiraz, est mal connue. Le poète semble avoir vécu dans l'entourage des princes Mozaffarides (1313-1393). À en croire son nom de plume, il aurait su le Coran par cœur, et aurait pu à ce titre être maître d'école. Ayant subi la disgrâce du prince Šâh Šujâʿ (r. 1358-1385), il aurait vécu un temps à Ispahan et à Yazd. L'un de ses disciples, Muḥammad Golandâm, aurait recueilli son œuvre après sa mort et l'aurait introduite par une biographie.

Dans la meilleure édition (Xânlari, 1983), le divan de Ḥâfez compte quelque quatre cent quatre-vint-six ghazals (dans certaines éditions il en a près de mille!) et un petit nombre d'autres pièces. Les manuscrits les plus anciens datent de la première moitié du XVe siècle, et l'absence d'un texte parfaitement sûr et d'une chronologie des pièces complique encore leur interprétation. L'une des grandes questions est celle des niveaux de signification des œuvres : ces dernières ont fait l'objet de lectures nombreuses et diverses, dont Annemarie Schimmel a écrit l'histoire (« Ḥāfiz and His Critics », Studies in Islam 16 [1979] : 1-33). La tendance, de la Turquie à l'Inde, est de lire Ḥâfez comme un mystique, alors qu'en Occident, on s'attache à sa production d'un langage poétique hautement polysémique, où se mêlent expérience vécue, jeux symboliques, et constructions formelles et imaginaires nourries d'une riche culture. Dans cette dernière, trois types de poètes occupent une place de choix : les mystiques antinomiens, qui opposent la Voie (tariqe) à la charia et au soufisme modéré, les poètes contempteurs du monde clérical et les poètes satiriques. Chaque couplet de Ḥâfez est ainsi, au-delà de sa signification littérale, susceptible d'interprétations qui peuvent varier à chaque lecture.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Gilbert Lazard, « Le langage symbolique du ghazal », *Convegno Internazionale sulla poesia di Hafez* (Roma, 30-31 marzo 1976), Roma, Accademia Nazionale dei Lincei, 1978, pp. 59-71.

Toutefois, comme l'a montré Charles-Henri de Fouchécour dans les commentaires qui accompagnent sa traduction du *Divân* (référence ci-dessous dans les notes), un grand thème domine le corpus ḥâfézien : c'est l'Amour, vraie Voie d'accès à la rencontre de l'Aimé. De ce fait, le cœur et sa métaphore principale, la coupe, occupent une place centrale dans les ghazals, et le vin devient symbole d'accès à la connaissance mystique.

#### GHAZAL 1

# « Qui tient en main la coupe »29

Mètre *hazaj*: --- | ---

Ce ghazal est précisément un poème de la Coupe, où apparaissent des personnages essentiels de la poésie de Ḥâfez : le grand saint panislamique Xezr, qui découvrit la source de l'Eau de Vie, et Jamšid, quatrième roi du monde encore indivis dans le *Šâhnâme*, auquel la tradition attribue la possession d'une coupe dans laquelle il voyait tout l'univers.<sup>30</sup> Dans la poésie de Ḥâfez, la coupe est souvent une métaphore du cœur, en lequel le poète se centre sur l'amour. Ce ghazal est aussi l'un des grands textes de Hâfez sur le vin comme métaphore de la connaissance mystique.

سلطانی جم مدام دارد
در میکده جو که جام دارد
کاین رشته از او نظام دارد
تا یار سر کدام دارد
در دور کسی که کام دارد
از چشم خوشت به وام دارد
وردیست که صبح و شام دارد
لعلت نمکی تمام دارد

آن کس که به دست جام دارد
آبی که خضر حیات از او یافت
سررشتهٔ جان به جام بگذار
ما و می و زاهدان و تقوا
بیرون ز لب تو ساقیا نیست
نرگس همه شیوه های مستی
ذکر رخ و زلف تو دلم را
بر سینهٔ ریش دردمندان
در چاه ذقن چو حافظ ای جان

# Transcription

ân kas ke be dast jâm dârad âbi ke Xezr ḥayât azu yâft soltâni-e Jam modâm dârad dar mey-kade ju ke jâm dârad

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Ḥâfez̄, *Dîvân-e Xwâje Šams al-Din Moḥammad Ḥâfez̄ Širâzi*, éd. Moḥammad Qazvini et Qâsem Ġani, Téhéran, Zavvâr, sans date [1941], n° 148; trad. Hâfez de Chiraz, *Le Divân*, introduction, traduction du persan et commentaires par Charles-Henri de Fouchécour, Paris, Verdier, 2006, pp. 387 *sq.* 

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Dans le *Šâhnâme*, cette coupe est celle de Xosrow, fils de Siyâvuš (voir plus haut les extraits 4 et 5 du *Šâhnâme*.

sar-rešte-ye jân be jâm bogżâr mâ-vo mey-o zâhedân-o taqvä birun ze lab-e to sâqiâ nist narges hame šivehâ-ye masti żekr-e rox-o zolf-e to delam râ bar sine-ye riš-e darmandân dar câh-e żagan co Hâfez ey jân

kin rešte azu nezām dârad tâ yâr sar-e kodâm dârad dar dowr kasi ke kâm dârad az cašm-e xwošat be vâm dârad verdi ast ke ṣobḥ-o šâm dârad la lat namaki tamâm dârad ḥosn-e to do ṣad ġolâm dârad

## Traduction

Qui tient en main la Coupe

détient à jamais la dignité royale de Djamshîd.

L'Eau d'où Khezr tira la Vie.

cherche-la à la Taverne qui possède la Coupe!

Abandonne à la Coupe le fil de ton âme,

c'est par Elle que ce fil tient en place!

Nous sommes attachés au vin, les ascètes à la piété :

attendons de voir vers qui le Compagnon tournera sa pensée!

Échanson, sauf de tes lèvres,

personne en notre cercle n'a de désir!

Toutes les manières de se montrer ivre, le narcisse

les a empruntées à Tes beaux yeux.

Évoquer Ton visage et Ta chevelure est pour mon cœur

son oraison du matin et du soir.

Pour la poitrine blessée des êtres endoloris,

le rubis de Tes lèvres dispose d'un sel parfait!

Ô mon âme, au puits de Ton menton, pareille à Hâfez,

Ta beauté possède deux cents esclaves!

# GHAZAL 2

« Zéphyr, du chemin du Compagnon apporte un parfum de poussière »31

Mètre ramal:

Après le ghazal 1 sur le vin et le goût, ce poème est un grand ghazal spirituel sur le souffle, la brise, le parfum et l'odorat, où s'entrecroisent des métaphores de ce qui met en communication avec l'Aimé et de ce qui parvient de Lui à l'amant sous forme de poussière de Son chemin ou de parfum.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Ḥâfez̄, *Dîvân-e Xwâje Šams al-Din Moḥammad Ḥâfez̄ Širâzi*, éd. Moḥammad Qazvini et Qâsem Ġani, Téhéran, Zavvâr, sans date [1941], n° 249; trad. Hâfez de Chiraz, *Le Divân*, introduction, traduction du persan et commentaires par Charles-Henri de Fouchécour, Paris, Verdier, 2006, pp. 652-653.

ببر اندوه دل و مژده دلدار بیار نامه خوش خبر از عالم اسرار بیار شمّه ای از نفحات نفس یار بیار بی غباری که پدید آید از اغیار بیار بهر آسایش این دیدهٔ خونبار بیار خبری از بر آن دلبر عیّار بیار به اسیران قفس مژدهٔ گلزار بیار عشوه ای زان لب شیرین شکربار بیار ساقیا آن قدح آینه کردار بیار وان گهش مست و خراب از سر بازار بیار

ای صبا نکهتی از خاکره یار بیار نکتهٔ روح فراز از دهن دوست بگو تا معطّر کنم از لطف نسیم تو مشام به وفای تو که خاکره آن یار عزیز گردی از رهگذر دوست به کوری رقیب خامی و ساده دلی شیوهٔ جانبازان نیست شکر آن را که تو در عشرتی ای مرغ چمن کام جان تلخ شد از صبر که کردم بی دوست روزگاریست که دل جهره مقصود ندید دلق حافظ به چه ارزد به می اش رنگین کن

# **Transcription**

ey ṣabâ nakhati az xâk-e rah-e yâr biâr nokte-ye ruḥ-farâz az dahn-e dust begu tâ moʻattar konam az lotf-e nasim-e to mašâm be vafâ-ye to ke xâk-e rah-e ân yâr-e ʻaziz gardi az rahgożar-e dust be kuri-e raqib xâmi-o sâde-deli šive-ye jân-bâzân nist šokr ân râ ke to dar 'ešrati ey morġ-e caman kâm-e jân talx šod az ṣabr ke kardam bi dust ruzegârist ke del cehre-ye maqṣud nadid dalq-e Hâfez be ce arzad be mey aš rangin kon

bebar anduh-e del-o možde-ye deldâr biâr nâme-ye xwoš-xabar az 'âlam-e asrâr biâr šamme'i az nafḥât-e nafas-e yâr biâr bi ġobâri ke padid âyad az aġyâr biâr bahr-e âsâyeš-e in dide-ye xunbâr biâr xabari az bar ân delbar-e 'ayyâr biâr be asirân-e qafas možde-ye golzâr biâr 'ešve'i zân lab-e širin-e šakarbâr biâr sâqiâ ân qadaḥ-e â'ine-kerdâr biâr vân gahaš mast-o xarâb az sar-e bâzâr biâr

# **Traduction**

Zéphyr, du chemin du Compagnon apporte un parfum de poussière !

Emporte la peine du cœur, apporte la nouvelle de Qui tient le cœur !

Dis le mot vivifiant tenu de la bouche de l'Ami,

apporte du Monde du Mystère la lettre de la bonne nouvelle ! Pour parfumer mon odorat à la délicatesse de ta brise,

des souffles du respir du Compagnon apporte quelque senteur !

Au nom de ta fidélité, la poussière du chemin de ce cher Compagnon,
apporte sans les scories causées par d'autres que Lui.

À l'insu de Son gardien, apporte de la poudre du chemin où va l'Aimé,

pour reposer ces yeux qui versent le sang!

Candeur et naïveté n'ont pas cours chez ceux qui risquent leur vie.

Apporte quelque nouvelle de cet audacieux Séducteur.

Dieu soit loué, car tu vis heureux, oiseau des parterres!

Apporte aux captifs de la cage des nouvelles du champ de roses!

Âpre est devenu le palais de mon âme, pour avoir patienté sans l'Ami.

Apporte une faveur de ces lèvres douces et délicieuses!

Il y a longtemps que mon cœur n'a vu le visage cherché.

Échanson, apporte Cette coupe qui sert de miroir!

Que vaut le froc de Hâfez ? Colore-le de vin!

Puis ramène-le du bazar tout en ivresse.

#### GHAZAL 3

# « À la taverne des mages »32

Mètre ramal:

Voici maintenant un grand ghazal spirituel sur le thème du regard. Le poète-amant demande à ses amis de ne pas lui reprocher de jouer du regard pour provoquer, voir et éprouver tout à la fois les signes qui viennent de l'Aimé et ceux qui mènent à lui. Ce jeu et la vision qui s'ensuit ne sont possibles qu'à la Taverne des Mages, qui symbolise le lieu de l'authenticité par opposition à ceux où se tiennent soufis et exotériques.

این عجب بین که چه نوری ز کجا می بینم خانه می بینی و من خانه خدا می بینم فکر دور است همانا که خطا می بینم این همه از نظر لطف شما می بینم با که گویم که درین پرده چه ها می بینم آنچه من هر سحر از باد صبا می بینم که من او را ز محبّان خدا می بینم در خرابات مغان نور خدا می بینم جلوه بر من مفروش ای ملک الحاج که تو خواهم از زلف بتان نافه گشائی کردن سوز دل اشک روان آه سحر نالهٔ شب هر دم از روی تو نقشی زندم راه خیال کس ندیدست ز مشک ختن و نافهٔ چین دوستان عیب نظربازی حافظ مکنید

# **Transcription**

dar xarâbât-e moġân nur-e Xodâ mi-binam

in 'ajab bin ke ce nuri ze kojâ mi binam

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Ḥâfez̄, *Dîvân-e Ḥâfez̄*, éd. Nâtel Xânlari, 2 vols., 2º éd., Téhéran, Xwârazmi, 1983, vol. 1, p. 1006; trad. Hâfez de Chiraz, *Le Dîvân*, introduction, traduction du persan et commentaires par Charles-Henri de Fouchécour, Paris, Verdier, 2006, pp. 886 *sq.* 

jelve bar man maforuš ey malek al-ḥâj ke to xwâham az zolf-e botân nâfe gošâ'i kardan suz-e del ašk-e ravân âh-e saḥr nâle-ye šab har dam az ru-ye to naqši zanadam râh-e xayâl kas nadidast ze mošk-e Xotan-o nâfe-ye Cin dustân 'eyb-e nazar-bâzi-e Ḥâfez makonid

xâne mi bini va man xâne-xodâ mi binam fekr-e dur ast hamânâ ke Xatâ mi binam in hame az nazar-e lotf-e šomâ mi binam bâ ke guyam ke darin parde cehâ mi binam ânce man har saḥr az bâd-e ṣabâ mi binam ke man u râ ze mohebbân-e Xodâ mi binam

#### **Traduction**

À la taverne des Mages je vois la lumière de Dieu.

Vois cette chose étonnante : quelle lumière je vois et d'où je la vois.

Chef de la caravane pour La Mecque, ne parade pas devant moi! Toi

tu vois la demeure, et moi je vois le Maître de la demeure.

De la chevelure des idoles je veux ouvrir la poche de musc.

Longue est cette pensée, on dirait que je vois la Chine.

Brûlure du cœur et flot de larmes, soupirs à l'aube et plaintes de nuit...

Je vois tout cela causé par Votre regard de bonté.

À chaque instant une image de Ta face coupe la route de mon imagination.

À qui dirai-je combien de choses je vois sur cette toile?

Du musc de Khotan et de la poche de musc de Chine personne n'a vu

ce que j'en vois quand souffle le zéphyr à l'aube chaque matin.

Amis, ne reprochez pas à Hâfez de jouer du regard,

car je le vois au nombre des amis de Dieu.

#### GHAZAL 4

« Où est l'annonce de mon union à Toi » 33

Mètre ramal:

Dans ce ghazal, gravé sur la tombe de Ḥâfez̄, le poète chante son aspiration à s'élever hors de son âme et du monde, piège qui le sépare de l'Aimé et entrave sa véritable nature d'« oiseau de sainteté ».

<sup>33</sup> Ḥâfez̄, *Dîvân-e Ḥâfez̄*, éd. Nâtel Xânlari, 2 vols., 2e éd., Téhéran, Xwârazmi, 1983, vol. 1, p. 958; trad. Hâfez de Chiraz, *Le Dîvân*, introduction, traduction du persan et commentaires par Charles-Henri de Fouchécour, Paris, Verdier, 2006, p. 841.

# **Transcription**

možde-ye vaşl-e to ku kaz sar-e jân bar xizam be valâ-ye to ke gar bande-ye xwišam xwâni yâ Rabb az abr-e hedâyat beresân bârâni bar sar-e torbat-e man bâ mey-o motreb benešin xiz-o balâ benemâ ey bot-e širin ḥarakât garce piram to šabi tang dar âġušam keš tâyer-e qodsam-o az dâm-e jahân bar xizam az sar-e xwâjegi-e kown-o makân bar xizam pištar zân ke co gardi ze miân bar xizam tâ be buyat ze laḥad raqṣ konân bar xizam tâ co Ḥâfez ze sar-e jân-o jahân bar xizam tâ sahar-gah ze kenâr-e to javân bar xizam

## **Traduction**

Où est l'annonce de mon union à Toi, qu'hors de mon âme je m'élève ?

Je suis l'Oiseau de Sainteté, qu'hors du piège du monde je m'élève !

Je jure par mon amitié pour Toi : si Tu m'appelles Ton esclave,
hors la maîtrise sur ce monde périssable je me lèverai !

Ah Seigneur, du nuage de Ta direction envoie une pluie
avant que je ne m'élève d'ici comme poussière !

Assieds-toi au bord de ma tombe, apportant vin et ménestrel,
pour qu'à ton parfum je me lève du tombeau en dansant !

Dresse-Toi, montre Ta taille, gracieuse Idole,
et je m'élèverai hors de mon âme et du monde, comme Hâfez !

Bien que je sois vieux, une nuit tiens-moi serré contre Toi,
pour qu'à l'aube, jeune, de Ton flanc je me lève !

## **GHAZAL 5**

« Dans la prééternité, le rayon de Ta beauté »34

Voici pour finir une série de quatre ghazals dans lesquels Ḥâfez invite à le suivre dans la quête spirituelle à laquelle il aspirait, comme l'exprime admirablement le ghazal 4, dans laquelle il se lança et pour l'expression de laquelle il campa un double remarquable : le poète-amant (de l'Aimé divin) qui dit « je » dans ses ghazals. Dans le premier texte de cette série, Ḥâfez commence par évoquer, dans

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Ḥâfez, *Dîvân-e Ḥâfez*, éd. Nâtel Xânlari, 2 vols., 2e éd., Téhéran, Xwârazmi, 1983, vol. 1, p. 313; trad. Hâfez de Chiraz, *Le Dîvân*, introduction, traduction du persan et commentaires par Charles-Henri de Fouchécour, Paris, Verdier, 2006, pp. 452 *sq.* 

#### PETITE ANTHOLOGIE BILINGUE DE LA LITTÉRATURE IRANO-PERSANE

un condensé saisissant, le rôle de l'amour au commencement du monde, à partir d'une manifestation de la beauté divine : son rôle dans l'emportement de Satan, qui ne le connaissait pas, contre l'homme dont il fit se dresser prétentieusement la raison, et son rôle dans le choix fondamental du poète-amant tirant de sa souffrance ce *Livre de Joie d'amour* de Dieu dans lequel se confondent sa poésie et sa vie.

عشق پیدا شد و آتش به همه عالم زد عین آتش شد ازین غیرت و بر آدم زد برق غیرت بدرخشید و جهان برهم زد دست غیب آمد و بر سینهٔ نامحرم زد دل غمدیدهٔ ما بود که هم بر غم زد دست در حلقهٔ آن زلف خم اندر خم زد که قلم بر سر اسباب دل خرّم زد

در ازل پرتو حسنت ز تجلّی دم زد جلوه ای کرد رخت دید ملک عشق نداشت عقل می خواست کز آن شعله چراغ افروزد مدّعی خواست که آید به تماشاگه راز دیگران قرعهٔ قسمت همه بر عیش زدند جان علوی هوس چاه زنخدان تو داشت حافظ آن روز طربنامهٔ عشق تو نوشت

## Translittération

dar azal partow-e ḥosnat ze tajalli dam zad jelve'i kard roxat did malak 'ešq nadâšt 'aql mi xwâst kaz ân šo'le cerâġ afruzad modda'i xwâst ke âyad be tamâšâgah-e râz digarân qor'e-ye qesmat hame bar 'eyš zadand jân-e 'olvi havas-e câh-e zanaxdân-e to dâšt Hâfez ân ruz Ṭarabnâme-ye 'ešq-e to nevešt

'ešq peydâ šod-o âteš be hame 'âlam zad 'eyn-e âteš šod az in ģeyrat-o bar Âdam zad barq-e ģeyrat bederaxšid-o jahân barham zad dast-e ģeyb âmad-o bar sine-ye nâmaḥram zad del-e ġamdide-ye mâ bud ke ham bar ġam zad dast dar ḥalqe-ye ân zolf-e xam andar xam zad ke qalam bar sar-e asbâb-e del-e xorram zad

## Traduction

Dans la prééternité, le rayon de Ta beauté s'exhala en une lumineuse apparition.

L'amour parut et mit feu au monde entier.

Ta face fit une apparition, l'ange la vit, il n'avait pas l'amour.

Mû par cette jalousie, il devint le feu même et tomba sur Adam.

La Raison aurait voulu allumer sa lampe à cette Flamme.

L'éclair de la divine jalousie flamboya et bouleversa le monde.

La prétentieuse voulut aller au spectacle du Mystère,

la main du monde invisible vint frapper au cœur l'indigne de confidence.

Les autres hommes ont tous tiré au sort la vie aisée.

Ce fut notre cœur affligé qui tira au sort le chagrin d'amour.

L'âme supérieure eut la passion de la fosse de Ton menton.

Elle porta donc la main à l'anneau de Cette chevelure toute bouclée. Hâfez écrivit le *Livre de Joie d'amour de Toi* le jour où il tira un trait sur les attaches qui font le cœur heureux.

#### **GHAZAL 6**

#### « L'âme s'usa à l'œuvre du cœur »35

La voie de l'amour dans laquelle s'est engagé le poète-amant est de la plus haute difficulté et le vouloir n'y est pas le bon guide : il n'est pas accordé à l'amour divin et égare le chercheur dans d'immatures façons d'aimer. Le syntagme à la rime, -o našod (litt. « et rien n'advint »), dit bien l'échec auquel conduit le désir personnel.

بسوختیم درین آرزوی خام و نشد شدم خراب جهانی زغم تمام و نشد بسی شدم به گدائی بر کرام و نشد شدم به رغبت خویشش کمین غلام و نشد شد به رندی و دردی کشیم نام و نشد چه خون که در دلم افتاد همچو جام و نشد که من به خویش نمودم صد اهتمام و نشد دران هوس که شود آن نگار رام و نشد

گداخت جان که شود کار دل تمام و نشد فغان که در طلب گنجنامهٔ مقصود دریخ و درد که در جست و جوی گنج هضور به لابه گفت شبی میر مجلس تو شوم پیام داد که خواهم نشست با رندان دران هوس که به مستی ببوسم آن لب لعل به کوی عشق منه بی دلیل راه قدم هزار حیله بر انگیخت حافظ از سر مکر

# **Translittération**

godaxt jân ke šavad kâr-e del tamâm-o našod faġân ke dar talab-e ganjnâme-ye maqṣud dariġ-o dard ke dar jost-o juy-e ganj-e ḥozur be lâbe goft šabi mir-e majles-e to šavam payâm dâd ke xwâham nešast bâ rendân darân havas ke be masti bebusam ân lab-e la'l be ku-ye 'ešq maneh bi dalil-e râh qadam hazâr hile bar angixt Hâfez az sar-e makr

besuxtim darin ârezu-ye xâm-o našod šodam xarâb-e jahâni ze ġam tamâm-o našod basi šodam be gedâ'i bar kerâm-o našod šodam be reġbat-e xwišaš kamin ġolâm-o našod bešod be rendi-o dordikeši'am nâm-o našod ce xun ke dar delam oftâd hamco jâm-o našod ke man be xwiš namudam ṣad ehtemâm-o našod darân havas ke šavad ân negâr râm-o našod

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Ḥâfez, *Dîvân-e Ḥâfez*, éd. Nâtel Xânlari, 2 vols., 2e éd., Téhéran, Xwârazmi, 1983, vol. 1, p. 348; trad. Hâfez de Chiraz, *Le Dîvân*, introduction, traduction du persan et commentaires par Charles-Henri de Fouchécour, Paris, Verdier, 2006, pp. 487 *sq.* 

## **Traduction**

L'âme s'usa à l'œuvre du cœur, et il n'en fut rien.

Nous nous consumâmes en ce désir immature, pour rien.

Hélas, à la recherche du signalement du Trésor espéré,

de chagrin je devins la ruine totale aux yeux d'un monde, pour rien! Ô regret, ô douleur, à la quête du trésor de la Présence,

je mendiai beaucoup auprès des hommes magnanimes, pour rien!

Une nuit II me dit trompeusement : « Je viendrai présider ton assemblée. »

Suivant mon propre désir, je devins Son humble serviteur, pour rien.

Il envoya ce message : « Je veux m'asseoir en compagnie des libertins. »

Je devins célèbre comme libertin et videur de coupe, pour rien.

En ce désir de baiser avec ivresse Ces lèvres de rubis.

que de sang coula en mon cœur comme en la coupe, pour rien.

Ne mets pas le pied rue de l'Amour sans guide sur la Voie,

car de moi-même j'ai déployé cent efforts, pour rien!

Par perfidie, Hâfez a fomenté mille ruses,

animé du désir que cette Belle Figure se soumette, pour rien!

## GHAZAL 7

## « Durant des années, le cœur »36

Le « guide sur la Voie » qu'évoquait le ghazal précédent n'est autre que le cœur lui-même, et le cœur possède la coupe de Khosrow attribuée par la tradition à Jamšid, le roi mythique inventeur du vin (voir plus haut les extraits 3, 5 et 6 du Šâhnâme). Le poète-amant pourra y découvrir les secrets qu'il cherche et qui ne sauraient être révélés sous peine d'un supplice semblable à celui du grand « martyr mystique de l'Islam » (Massignon<sup>37</sup>), Mansūr al-Hallāj (c. 857-922) de Bagdad : c'est ce que dit à Hâfez ce Maître des Mages Qui pourrait bien être l'Étincelle divine dans le cœur de l'homme.

> آنچه خود داشت ز بیگانه تمنّا می کرد کاو به تأیید نظر حلّ معمّا می کرد

سالها دل طلب جام جم از ما می کرد گوهری کز صدف کون و مکان بیرون است طلب از گمشدگان ره دریا می کرد مشکل خویش بر پیر مغان بردم دوش دیدمش خرّم و خوشدل قدح باده به دست وندران آینه صد گونه تماشا می کرد

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Hâfez, Dîvân-e Hâfez, éd. Nâtel Xânlari, 2 vols., 2e éd., Téhéran, Xwârazmi, 1983, vol. 1, p. 280 ; trad. Hâfez de Chiraz, Le Dîvân, introduction, traduction du persan et commentaires par Charles-Henri de Fouchécour, Paris, Verdier, 2006, pp. 428.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Louis Massignon, *La Passion de Hallâi, martyr mystique de l'islam*, 4 vol., rééd. Paris, Gallimard, 1975.

گفت آن روز که این گنبد مینا می کرد جرمش این بود که اسرار هویدا می کرد دیگران هم بکنند آنچه مسیحا می کرد گفت حافظ گله ای از دل شیدا می کرد

گفتم این جام جهان بین به تو کی داد حکیم گفت آن یار کزو گشت سر دار بلند فیض روح القدس ار باز مدد فرماید گفتمش زلف چو زنجیر بتان از پی چیست

## Translittération

sâlhâ del talab-e jâm-e jam az mâ mi kard gowhari kaz şadaf-e kown-o makân birun ast moškel-e xwiš bar pir-e moġân bordam duš didamaš xorram-o xwošdel qadaḥ-e bâde be dast goftam in jâm-e jahân bin be to key dâd ḥakim goft ân yâr kazu gašt sar-e dâr boland feyz-e ruḥ al-qodos ar bâz madad farmâyad goftamaš zolf-e co zanjir-e botân az pey-e cist

ânce xwod dâšt ze bigâne tamannâ mi kard talab az gomšodegân-e rah-e daryâ mi kard ku be ta'yid-e nazar ḥall-e mo'ammâ mi kard vandar ân â'ine ṣad gune tamâšâ mi kard goft ân ruz ke in gombad-e minâ mi kard jormaš in bud ke asrâr hoveydâ mi kard digarân ham bekonand ânce masiḥâ mi kard goft Ḥâfez gele'i az del-e šeydâ mi kard

## **Traduction**

Durant des années, le cœur cherchait auprès de nous la coupe de Djamshîd.

Ce que lui-même possédait, il le demandait à l'étranger!

La perle qui est hors de la coquille du monde créé.

il la cherchait auprès des égarés sur la route de l'océan!

La nuit dernière, je portai ma difficulté devant le Maître des Mages,

puisqu'il dénouait les énigmes par la force de son regard.

Je le trouvai heureux et réjoui, la coupe de vin à la main,

faisant en ce miroir cent sortes d'observations.

Je lui dis : « Cette coupe où l'on voit le monde, quand le Sage te l'a-t-Il donnée ? »

Il répondit : « Le jour où Il formait cette coupole d'azur émaillé. »

Il reprit : « Ce compagnon par qui le haut du gibet fut élevé,

avait commis ce crime de révéler les mystères.

Si à nouveau l'effusion de l'Esprit-Saint accorde son secours,

les autres hommes aussi feront ce que faisait le Christ. »

Je lui demandai la raison d'être des cheveux des idoles, qui semblent une chaîne.

Il répondit : « Hâfez se plaignait du cœur fou d'amour... »

### **GHAZAL 8**

### « La nuit dernière, au point de l'aube »38

Mètre ramal:

Ce qui se passa « la nuit dernière », comme il est dit dans le ghazal précédent, c'est dans celui-ci que le poète-amant le révèle. Sa quête, devenue tout intérieure et exempte de « désir immature » (ghazal 6, ci-dessus), a enfin abouti et il peut écrire ce *Livre de joie de l'amour de Toi* évoqué dans le ghazal 5. Ce poème à très haute teneur spirituelle se présente comme le récit d'un rêve au cours duquel le « je » de l'écriture fait l'expérience mystique de la manifestation (tajalli) de l'un des principaux attributs qui révèlent quelque chose de l'Essence (żât) divine, celui de Beauté (jamâl), – l'autre attribut fréquemment invoqué étant celui de Majesté (jalâl). Le poète-amant est enfin délivré « des liens du chagrin des jours » et il peut, devenu « Oiseau de Sainteté », s'élever, dans les mots du ghazal 4, hors de son âme et du monde.

و اندر آن ظلمت شب آب حیاتم دادند باده از جام تجلّی صفاتم دادند آن شب قدر که این تازه براتم دادند که در آن جا خبر از جلوهٔ ذاتم دادند مستحقّ بودم و اینها به زکاتم دادند که بدان جور و جفا صبر و ثباتم دادند که ز بند غم ایّام نجاتم دادند

دوش وقت سحر از غصّه نجاتم دادند بیخود از شعشعهٔ پرتو ذاتم کردند چه مبارک سحری بود و چه فرخنده شبی بعد از این روی من و آئینهٔ وسف جمال من اگر کامروا گشتم و خوش دل چه عجب هاتف آن روز به من مژدهٔ دولت داد همّت حافظ و انفاس سحر خیزان بود

## Transcription

duš vaqt-e saḥar az ġoṣṣe nejâtam dâdand bixwod az šaʿšaʿe-ye partav-e żâtam kardand ce mobârak saḥari bud-o ce farxonde šabi baʿd az in ru-ye man-o âʾine-ye vaṣf-e jamâl man agar kâmravâ gaštam-o xwoš-del ce ʿajab hâtef ân ruz be man možde-ye dowlat dâd hemmat-e Hâfez-o anfâs-e sahar-xizân bud

vandar ân zolmat-e šab âb-e ḥayâtam dâdand bâde az jâm-e tajalli-e ṣefâtam dâdand ân šab-e qadar ke in tâze barâtam dâdand ke dar ân jâ xabar az jelve-ye żâtam dâdand mostaḥaqq budam-o inhâ be zakâtam dâdand ke ba-d'ân jowr-o jafâ ṣabr-o sabâtam dâdand ke ze band-e ġam-e ayyâm nejâtam dâdand

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Ḥâfez̄, *Dîvân-e Ḥâfez̄*, éd. Nâtel Xânlari, 2 vols., 2e éd., Téhéran, Xwârazmi, 1983, vol. 1, p. 670; trad. Hâfez de Chiraz, *Le Divân*, introduction, traduction du persan et commentaires par Charles-Henri de Fouchécour, Paris, Verdier, 2006, pp. 509 *sq.* 

## **Traduction**

La nuit dernière, au point de l'aube, on me délivra de l'angoisse.

En cette Ténèbre de la nuit on me donna l'Eau de la Vie.

Sous l'éclat du rayon de l'Essence, on m'ôta à moi-même.

De la coupe de la manifestation des Attributs, on me versa le vin.

Quelle aube bénie ce fut, et quel instant heureux,

cette Nuit du Destin où l'on me donna ce joyeux billet délivrance!

Alors mon visage se fixa au miroir de l'attribut de Beauté,

car Là-bas, on m'initia à la manifestation de l'Essence.

Si je suis maintenant comblé et heureux, quoi d'étonnant?

J'avais droit à l'aide, on me fit l'aumône de tout cela.

La voix céleste m'apporta la nouvelle de cette fortune ce jour

où l'on me donna patience et fermeté face à cette injustice et cette trahison.

Ce fut le haut dessein de Hâfez et les soupirs de ceux qui se lèvent à l'aube qui me délivrèrent des liens du chagrin des jours.



# 1. Les phonèmes du persan

## Consonnes

| p | t    | С | k |       |     |
|---|------|---|---|-------|-----|
| b | d    | j | g |       |     |
| f | s*   | š |   | X     | h** |
| V | Z*** | ž |   | q**** | ¢   |
| m | n    |   |   |       |     |
| W |      | у |   |       |     |

<sup>\*</sup> Sont aussi prononcés s les deux phonèmes arabes notés s et s.

# Voyelles

i u

a â

е

# **Diphtongues**

0

ey ow

# 2. Cas, genre et structure de la phrase

- Il n'y a pas de cas en persan.
- Il n'y a pas de genre en persan.
- L'ordre des mots est le suivant : sujet + prédicat + verbe :

Ḥasan ḥâẓer ast < Hasan prêt est > « Hasan est prêt ».

• L'interrogation n'est indiquée que par le ton ; on peut trouver  $\hat{a}y\hat{a}$  « est-ce que » en tête de phrase, ou encore, si l'on attend une réponse dans le sens opposé à la question, *magar*.

<sup>\*\*</sup> Est aussi prononcé h le phonème arabe noté h.

<sup>\*\*\*</sup> Sont aussi prononcés z les trois phonèmes arabes notés ż, z et z.

<sup>\*\*\*\*</sup> Est aussi prononcé /q/ le phonème arabe (et persan ancien) noté  $\dot{g}$  (sonore correspondant à la sourde notée x).

### 3. Absence d'article et nombre

- Il n'y a pas d'article défini ni indéfini en persan.
- L'indéfinition est indiquée par un suffixe -i ajouté au mot ou au groupe de mots :

```
ketâb « (le) livre » ; ketâbi « un livre » ; ketâb-o galam « un livre et un stylo ».
```

- yek « un » (numéral) peut être employé devant le nom à la place du suffixe -/ou en en plus de lui : yek afsâne / yek afsâne'i / afsâne'i « une histoire ».
- La marque habituelle du pluriel est  $-h\hat{a}$ ; pour les êtres rationnels, surtout en classique, on peut trouver un pluriel en  $-\hat{a}n$ :

```
ketâbhâ « des / les livres » ; zanân ou zanhâ « des / les femmes ».
```

- À la 3e personne, le verbe ne passe au pluriel que si son sujet est un être rationnel au pluriel.
- Les adjectifs épithètes et attributs ainsi que les adjectifs démonstratifs ne prennent pas la marque du pluriel ; les adjectifs substantivés et les pronoms démonstratifs la prennent :

```
ân ketâbhâ « ces livres » ; ânhâ « ceux-là ».
ân ketâbhâ xub ast « ces livres sont bons » ; xubhâ « les bons ».
```

• Les mots d'origine arabe peuvent aussi avoir leur pluriel arabe :

```
ketâbhâ = kotob « les livres ».
```

## 4. Adjectifs et ezâfe; expression de la possession

• Les adjectifs peuvent être renforcés par un adverbe, xevli ou besvâr:

```
ân ketâb besyâr xub ast <ce livre très bon est> « ce livre est très bon ».
```

• Le complément de nom et l'épithète sont reliés au nom par un -e qui se suffixe à lui et qu'on appelle ezâfe; le nom apposé est aussi relié par ezâfe au nom auquel il est apposé:

```
ketâb-e bacce « le livre de l'enfant » ;
zan-e javân « la jeune femme » ;
Hoseyn-e naqqâš « Husain le peintre » ;
xânom-e Farhâd « Madame Farhad ».
```

• Tournures particulières avec *ezâfe* :

```
pir-e mard <vieux | ezâfe| homme > « le vieil homme » ;
pir-e zan <vieux | ezâfe| femme > « la vieille femme ». ;
```

• Le suffixe d'indéfini -i s'ajoute à la fin du groupe à *ezâfe*. S'il s'ajoute au nom, on n'emploie pas d'*ezâfe*:

manzel-e bozorgi = manzeli bozorg « une grande maison ».

• La possession peut s'exprimer à l'aide de *mâl* « propriété » + *eẓâfe* ou de *az ân* litt. « de celui, de celle » :

```
ân ketâb mâl-e Ḥasan ast « ce livre est à Hasan » ;
ân ketâb mâl-e man ast <ce livre propriété / eẓâfel moi> « ce livre est le mien » ;
ân ketâb az ân-e Hasan ast <ce livre de celui de Hasan est> « ce livre est à Hasan ».
```

• Le comparatif est en -tar et son complément introduit par az (« de », = from) :

#### RUDIMENTS GRAMMATICAUX

Hasan az Simâ bozorgtar ast « Hasan est plus grand que Sima » ;

• Le superlatif est en -tarin et son complément lié à l'adjectif par ezâfe :

bozorgtarin-e baccehâ « le plus grand des enfants ».

### 5. Évitement du hiatus

• Un -y- s'intercale entre les mots en -â, en -u et en -i et les suffixes commençant par -a ou -â. Il n'est pas notée par l'alphabet arabe après les mots en -i, mais se prononce :

```
âqâ-y-ân « les messieurs » ;
soxango-y-ân « les porte-parole » ;
širâzi-y-ân « les Shirazis ».
```

- Les noms en -e qui désignent des êtres rationnels ajoutent un -g- avant le suffixe de pluriel  $-\hat{a}n$  :
  - baccegân « les enfants ».
- Devant un suffixe commençant par i comme le suffixe d'indéfini, les mots en  $-\hat{a}$  et -u intercalent un hamza noté dans la transcription :

```
âqâ'i « un monsieur » ;
bânâ'i « une dame ».
```

- Après les mots en -i, le suffixe d'indéfini n'est ni écrit ni prononcé, sauf parfois en poésie, *metri gratia* sandali « la chaise ; une chaise ».
- Après les mots en -e, le suffixe d'indéfini est noté par un hamza au-dessus du -e (i) ou par un i (i) écrit comme un mot séparé. Dans notre transcription, il est noté ainsi :

bacce'i « un enfant ».

• Après les mots en -â, -e, -u et -e, l'ezâfe devient -ye, mais ce -ye n'est pas noté après les mots en -i, et il est noté par un hamza suscrit pour les mots en -e (ŝ) :

ketâbhâ-ye xub « les bons livres ».

• Les mots en -ey et -ow résolvent leur diphtongue en -ay et -av devant les suffixes à initiale vocalique et ezâfe :

peyrow « le disciple » ; peyravi « un disciple » ; peyrav-e Ḥasan « le disciple de Hasan ».

• Quand la préposition *be*- « à, avec... » est suivie du démonstratif, *ân* ou *in*, un *-d*- s'intercale : *be-d-ân* « à celui-là », *be-d-in* « à celui-ci ».

## 6. Pronoms personnels et suffixes personnels enclitiques

• Pronoms personnels

|              | Singulier                  | Pluriel                         |
|--------------|----------------------------|---------------------------------|
| 1re personne | man                        | mâ                              |
| 2º personne  | to                         | šomâ                            |
| 3º personne  | u (animés) ; ân (inanimés) | išân (animés) ; ânhâ (inanimés) |

• Noter : *to* + *ast* > *tost* ; *u* + *ast* > *ust* 

in ketâb-e tost <ce livre de toi est> « c'est ton livre ».

hame ust « tout est Lui » (ou « Il est tout ») [formule soufie].

Suffixes personnels enclitiques

|              | Singulier | Pluriel |
|--------------|-----------|---------|
| 1re personne | -am       | -emân   |
| 2e personne  | -at       | -etân   |
| 3e personne  | -aš       | -ešân   |

 Quand le mot auquel se joint un suffixe personnel enclitique se termine en voyelle, les règles évoquées ci-dessus en 5 s'appliquent. Mais si le mot se termine en -e, le suffixe s'écrit comme un mot séparé commençant par a :

bacce-at « ton enfant ».

âvâz-e soxangu**yešân** « la voix de leur porte-parole »

 – Quand le suffixe porte sur deux mots coordonnés ou sur un groupe de mots (à *ezâfe* notamment), il se suffixe au dernier mot :

padar-o mâdarat « tes père et mère » ;

pesar-e bozorgaš « son fils aîné ».

– En parlé et en poétique, un suffixe personnel enclitique peut être COD ou COI d'un verbe ou d'une locution verbale (voir § 22 et 23).

# 7. Pronoms réfléchis

- Le pronom réfléchi pour toutes les personnes est xwod.
- xwod peut être renforcé par suffixe personnel enclitique ou par le pronom personnel indépendant précédé par ezâfe :

in manzel mâl-e xwod-e man ast « cette maison est la mienne »

xwodaš ḥâzer ast « il est lui-même présent ».

• xwod peut être lié au nom suivant par ezâfe :

xwod-e berâdarânam « mes frères eux-mêmes ».

# 8. Les démonstratifs

|          | Ajectifs | Pron      | ioms        |
|----------|----------|-----------|-------------|
|          |          | Singulier | Pluriel     |
| Proches  | in       | in        | inhâ        |
| Éloignés | ân       | ân        | ânhâ (ânân) |

• Sur l'évitement de l'hiatus après be-, voir § 5.

• Sur les démonstratifs sont faits les mots suivants :

```
injâ « ici », ânjâ « là » (jâ « lieu »), hamin / hamân « le même » (ham « même »), conin / conân « tel » (cun « comme »).
```

# 9. Les interrogatifs et les exclamatifs

- hame jur « toutes sortes de » :

|                                                           | Animés                                           | Inanimés                          |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-----------------------------------|--|--|--|
| Pronoms                                                   | <i>ki, ke</i> « qui »                            | ce « quoi, qu'est-ce qui »        |  |  |  |
| Adjectifs                                                 | kodâm « quel »                                   | <i>ce</i> , <i>kodâm</i> « quel » |  |  |  |
| • <i>ce</i> + <i>ast</i> > <i>cist</i> « qu'est           | -ce?» ; <i>ki</i> ou <i>ke</i> + <i>ast&gt;k</i> | <i>cist</i> « qui est-ce ? ».     |  |  |  |
| • Le nom déterminé par                                    | ce peut prendre le -i d'ind                      | éfini :                           |  |  |  |
| <i>ce ketâb(i)</i> « que                                  | el livre ?, quel livre!»                         |                                   |  |  |  |
| • Sont composés sur <i>ce</i>                             | :                                                |                                   |  |  |  |
| - ce gune « de quelle sorte (? ou !) ; comment, comme » ; |                                                  |                                   |  |  |  |
| - ce towr « comment, comme ».                             |                                                  |                                   |  |  |  |

# 10. Pronoms et adjectifs numéraux, de quantité et indéfinis

```
• Ils précèdent le nom qu'ils déterminent, et celui-ci est toujours au singulier :
- har « chaque » ;
- har kas « chacun » ;
- harce « quelque » (☞ harce + comparatif → le plus ... possible : harce zudtar « le plus tôt
       possible »);
- hame « tout »
        hame jâ « partout »
        hame jâ-ye Irân « partout en Iran »
- cand « quelques ; combien » (le nom déterminé peut avoir le -i d'indéfini avec les adjectifs de
       quantité):
        cand ketâb(i) « quelques livres ; combien de livres (noter le singulier ketâb) » ;
- candân « tant de » ;
- ce-qadr « quelle quantité de » ;
- xeyli, besyâr, ziâd « beaucoup (de), de nombreux » :
        besyâr bacce « beaucoup d'enfants » (noter le singulier) ;
- in qadr, ân qadr « tant de » :
        ân qadr cây « tant de thé »;
- yek kami « un peu (de) »;
- yek qadri « une (certaine) quantité (de) » ;
```

```
hame jur maġâze « toutes sortes de magasins » (noter le singulier);
hic ... na « aucun » :
        hic nân nist « il n'y a pas de pain » ;
        hic nist « il n'y a personne » ;
        digar « autre » :
        pesar-e digar(i) « un autre garçon » ;
        digari, yeki digar « un autre, quelqu'un d'autre » ;
        kasi digar « quelqu'un d'autre » ;
        yek-digar « l'un l'autre ».
```

• Les adjectifs numéraux cardinaux de base sont les suvants :

| yek   | 1 | haft     | 7  | sizdah   | 13 | nuzdah | 19 |
|-------|---|----------|----|----------|----|--------|----|
| do    | 2 | hašt     | 8  | cahârdah | 14 | bist   | 20 |
| se    | 3 | noh      | 9  | pânzdah  | 15 | si     | 30 |
| cahâr | 4 | dah      | 10 | šânzdah  | 16 | cehel  | 40 |
| panj  | 5 | yâzde    | 11 | hefdah   | 17 | panjâh | 50 |
| šeš   | 6 | davâzdah | 12 | hijdah   | 18 | šașt   | 60 |

| haftâd    | 70  | cahârṣad | 400 | (Y |
|-----------|-----|----------|-----|----|
| haštâd    | 80  | pânṣad   | 500 | kc |
| navad     | 90  | šešṣad   | 600 | m  |
| (yek) şad | 100 | haftṣad  | 700 |    |
| davist    | 200 | haštṣad  | 800 |    |
| siṣad     | 300 | nuhṣad   | 900 |    |

| (yek) hazâr | 1000      |
|-------------|-----------|
| korur       | 500.000   |
| milyun      | 1.000.000 |

• Les parties des cardinaux composés sont liées entre elles par -o, les plus élevées venant en premier :

```
bist-o yek « 21 » ;
```

si-o haft hazâr-o davist-o haštâd-o hašt « 37.288 ».

• Conformément à la règle énoncée plus haut, les adjectifs numéraux cadinaux sont suivis de noms au singulier :

```
se mard « trois hommes » ;
```

dah ketâb « dix livres ».

• Les nombres ronds peuvent être utilisés au pluriel, toujours suivis d'un nom au singulier, pour indiquer des centaines de, des milliers de :

```
şadhâ ketâb « des centaines de livres » ;
```

hazârân bacce « des milliers d'enfants ».

• Les adjectifs numéraux sont souvent suivis d'un numérateur intraduisible en français, notamment *tâ* pour les inanimés et *nafar* pour les humains :

#### RUDIMENTS GRAMMATICAUX

```
se tâ ketâb « trois livres » ;
se nafar mohassel « trois étudiants ».
```

• La même construction est utilisée pour indiquer quantités, poids, taille, etc.

```
cahâr kilu seb « quatre kilos de pommes » ;
do livân âb « deux verres d'eau » (mais do livân-e âb « deux verres à eau ») ;
yek dast lebâs « un ensemble » (d'habits ; litt. « une main de vêtements) ;
se joft kafaš « trois paires de chaussures » ;
šeš now mive « six sortes de fruits ».
```

• Le français « on » est souvent exprimé par la 3e personne du pluriel du verbe.

## 11. Prépositions et locutions prépositionnelles

• Il y a dix vraies prépositions en persan, qui gouvernent le nom sans l'intermédiaire d'un *ezâfe* ou d'une autre préposition :

```
az (aussi ze en classique) « de » ;bâ « avec » ;bar « sur » ;be « à » (aussi : « avec » en classique) ;bi « sans » ;tâ « jusqu'à » ;joz « excepté » ;cun « comme » ;dar « dans » ;magar « excepté » (plus rare que joz).
```

- *be* est d'un emploi très fréquent et peut avoir des sens très divers. Quand elle précède les démonstratifs *in* et *ân*, un *-d-* de liaison est généralement inséré : *badin*, *badân* (voir § 5).
- Il existe beaucoup d'expressions prépositionnelles en persan, formées d'un nom ou d'un adverbe employés seuls ou avec une préposition et reliés au nom par *ezâfe* :

```
    ru « visage » → ru-ye miz « sur la table » ;
    jâ « place » → jâ-ye man « à ma place » ;
    zir « dessous » → zir-e miz « sous la table » ;
    dar miân « au milieu » → dar miân-e in do manzel « entre ces deux maisons ».
```

• Un groupe prépositionnel peut-être utilisé comme complément de nom :

manzel-e bi bâġ « une maison sans jardin ».

## 12. L'infinitif

• L'infinitif est en -tan ou -dan :

```
raftan « aller » ; âmadan « venir ».
```

• Il se comporte strictement comme un nom verbal :

```
âmadan-e Ḥasan « la venue de Ḥasan » ;

âb-e xwordan <eau de boire> « de l'eau potable » ;

ba'd az raftan-e Rezâ <après de partir de Reza> « après le départ de Reza ».
```

### 13. La racine du passé

• C'est l'infinitif moins -an :

```
raft = racine du passé de raftan « aller » ; âmad = racine du passé de âmadan « venir ».
```

• Elle équivaut à 3e sg du parfait :

```
raft « il partit » ; âmad « il vint.
```

• Elle s'emploie nue après des verbes impersonnels signifiant « il faut », « il est possible de » :

```
bâyad raft « il faut partir » ;
```

mitavân raft = momkin ast raft « il est possible de partir ».

• Elle sert à former le futur : elle suit alors l'auxiliaire xwâstan (voir plus bas). Elle sert aussi à former, outre le prétérit, l'imparfait de l'indicatif et du subjonctif.

## 14. La racine du présent

- Elle est souvent « irrégulière ». Quand elle ne l'est pas, elle peut être déduite de la racine du passé :
- les racines du passé en -id perdent cette syllabe :

```
xaridan / xar- « acheter »;
```

- les racines du passé en -nd et -rd perdent le -d final :

```
mândan / mân- « rester »
```

*âvardan / âvar-* « apporter » ;

- les racines du passé en -ud perdent le -d et changent le -u- en -â:

```
nemudan / nemâ- « montrer » ;
```

- les racines du passé en -ft et -št perdent le -t:

```
koštan / koš- « tuer » ;
```

- les racines du présent en -est, -eft, -oft et -âd perdent cette syllabe :

```
dânestan / dân- « savoir » ;
```

oftâdan / oft- « tomber ».

- Elle sert à former le présent de l'indicatif et celui du subjonctif.
- Elle sert à former :
- le participe présent, par adjonction du suffixe -ande, qui s'emploie comme adjectif ou nom d'agent (pluriel en -egân):

```
šekanande « cassant » (šekastan / šekan- « casser ») ; âyande «futur, prochain » 
šenavande, plur. šenavandegân « auditeur(s) »
```

- le gérondif présent, par adjonction de -ân à la racine du présent :

```
konân « en faisant ».
```

## 15. Les désinences personnelles

|                          | Singulier                       | Pluriel |
|--------------------------|---------------------------------|---------|
| 1 <sup>re</sup> personne | -am                             | -im     |
| 2º personne              | -i                              | -id     |
| 3º personne              | -ad (seulement à l'imperfectif) | -and    |

- Après les racines terminées en voyelle, pour éviter l'hiatus :
- un -y- s'insère avant les désinences commençant par a-;
- un hamza (noté ') s'insère avant les désinences commençant par -/ (voir exemples au § 18).

### 16. Les préfixes de conjugaison

- *mi* indique l'imperfectif (continuité, répétition, etc.) ; c'est le préfixe du présent et de l'imparfait de l'indicatif. En classique, il peut avoir la forme *hami*.
- *be* indique un élément de doute, de subjectivité (c'est le préfixe du subjonctif); en classique, il indique une action ponctuelle, par opposition à *(ha)mi*.
- *na* est la négation verbale ; après *na*-, le préfixe *mi* est conservé, mais le préfixe *be* tombe (voir plus bas) :

na-raft « il n'alla pas ».

- Devant les racines commençant en voyelle, pour éviter l'hiatus :
- si la racine commence par une voyelle autre que *i-*, un *-y-* s'insère après *na* ; *be-* devient *bi-* ;
- avant les racines commençant par -i, un alef initial (noté 'dans la transcription) se lie au préverbe (voir exemples au § 18).

# 17. Les temps formés sur la racine du passé

Exemple xaridan « acheter »

|                                       | Prétérit | Imparfait  |
|---------------------------------------|----------|------------|
| 1 <sup>re</sup> personne du singulier | xaridam  | mixaridam  |
| 2e personne du singulier              | xaridi   | mixaridi   |
| 3e personne du singulier              | xarid    | mixarid    |
| 1 <sup>re</sup> personne du pluriel   | xaridim  | mixaridim  |
| 2e personne du pluriel                | xaridid  | mixaridid  |
| 3e personne du pluriel                | xaridand | mixaridand |

<sup>☞</sup> Négation : naxaridam « je n'achetai pas » ; na-mi-xaridam « je n'achetais pas » (prononcé nemi°).

## 18. Les temps formés sur la racine du présent

|                                       | Indicatif présent | Subjonctif présent | Impératif |
|---------------------------------------|-------------------|--------------------|-----------|
| 1 <sup>re</sup> personne du singulier | mixaram           | bexaram            | bexaram   |
| 2e personne du singulier              | mixari            | bexari             | bexar     |
| 3e personne du singulier              | mixarad           | bexarad            | bexarad   |
| 1 <sup>re</sup> personne du pluriel   | mixarim           | bexarim            | bexarim   |
| 2e personne du pluriel                | mixarid           | bexarid            | bexarid   |
| 3º personne du pluriel                | mixarand          | bexarand           | bexarand  |

- L'indicatif présent, comme en français (« je pars demain »), peut exprimer le futur.
- La négation na précède mi- à l'indicatif présent et remplace be- au subjonctif et à l'impératif
   na-mi-xaram « je n'achète pas » (prononcé /nemi°);
   naxaram « que je n'achète pas » ; naxar « n'achète pas ! »
- Euphonie (voir § 15):
- goftan / gu- « parler » : na-mi-guyam « je ne parle pas » ; mi-gu'i « tu parles » ;
- âvardan / âvar- « apporter » : biâvar « apporte! » ;
- istâdan « se tenir debout » : be'ist « tiens-toi debout ! ».
- Particularités de *dâštan* « avoir

Les préfixes *mi*- et *be*- ne sont jamais utilisés avec *dâštan* (racine du présent *dâr*-) « avoir ». Toutefois, quand ce verbe est l'élément verbal d'une locution verbale, il peut prendre le préfixe *mi*-:

nân dâram « j'ai du pain » ;

šahr râ nešân mi-dâram « je montre la ville » (nešân dâštan « montrer »).

### 19. Le participe passé

• Le participe passé se forme en ajoutant -e à la racine du passé :

raftan « aller » → rafte.

- Le participe passé est le seul participe utilisé dans la conjugaison en persan.
- Il peut avoir valeur d'adjectif ou même de nom :

```
panjare-ye šekaste « la fenêtre cassée » (šekastan « casser ») ; guftehâ-ye ʿAli « les dits de ʿAli » (goftan « dire »).
```

• Il peut être utilisé avec valeur d'absolutif, et son groupe peut alors être relié à celui du verbe principal par *va | -o* « et » :

diruz be-šahr rafte (va) ketâbhâ xaridam <hier à ville allé (et) livres achetai> « hier, étant allé en ville, j'achetai des livres » = « hier, j'allai acheter de livres en ville ».

• S'agissant de šode « ayant été », il peut être omis :

vâred-e otâq (šode) va ṣedâ zad <à l'intérieur de la chambre (ayant été) et appel frappa> « étant entré dans la chambre, il appela » = « il entra dans la chambre et se mit à appeler ».

### 20. Les auxiliaires

- Quatre auxiliaires sont utilisés pour la conjugaison :
- budan / bâš- « être », qui sert à former le plus-que-parfait et subjonctif parfait. Avec budan, le préfixe be- n'est jamais utilisé, le préfixe mi- presque jamais ;
- xwâstan / xwâh- « vouloir », qui sert à former le futur ;
- šodan / šav- « devenir », qui sert à former le passif. šudan ne prend jamais le suffixe be-.
- une forme conjuguée inaccentuée, autonome ou suffixée, du verbe « être », qui sert à former le parfait, à laquelle correspond une forme accentuée, exclusivement autonome et emphatique. Le sens est « être, exister », sans l'élément de doute ou de futur intrinsèque à *budan*.

|                                       | Forme inaccentuée | Forme accentuée |
|---------------------------------------|-------------------|-----------------|
| 1 <sup>re</sup> personne du singulier | am                | hastam          |
| 2e personne du singulier              | i                 | hasti           |
| 3e personne du singulier              | ast               | hast            |
| 1 <sup>re</sup> personne du pluriel   | im                | hastim          |
| 2e personne du pluriel                | id                | hastid          |
| 3º personne du pluriel                | and               | hastand         |

• Après un mot terminé par une voyelle, le a- de ast est généralement élidé :

Hasan injâst « Hasan est ici ».

## 21. Les temps composés

• Parfait = participe passé + am, i, etc. :

xaride am « j'ai acheté ».

☞ Le préfixe *mi*- est parfois utilisé pour indiquer l'habitude :

mi-xaride and « ils achetaient habituellement ».

• Plus-que-parfait = participe passé + *budan* au passé simple :

xaride budam « j'avais acheté ».

• Subjonctif passé = participe passé + budan au subjonctif présent :

xaride bâšam « que j'achetasse », « j'aurais acheté ».

• Futur simple de l'indicatif = xwâstan au présent sans mi- + racine du passé ( = forme brève de l'infinitif) :

xwâhim xarid « nous achèterons ».

• Passif = participe passé + *šodan* conjugué au temps voulu (rappel : *šodan* ne prend jamais le préfixe *be*-) :

```
xaride mi-šavad « il est acheté » ;
xaride šode ast « il a été acheté » ;
xaride šavad « qu'il soit acheté ».
```

## 22. La marque de l'objet direct défini

- Le complément d'objet direct (COD) défini est marqué par la postposition râ :
  - ketâb râ mi-xaram « j'achète le livre ».
- Quand le COD est indéfini, il prend -i ou rien, et n'est jamais suivi de râ:
  - ketâb(i) xarid « il acheta un livre ».
- Avec la postposition  $r\hat{a}$ , le pronom personnel man devient  $mar\hat{a}$ , et le pronom personnel to devient  $tor\hat{a}$ .
  - marâ did « il me vit » (didan « voir »).
- En parlé et en poétique, le pronom personnel COD peut prendre la forme d'un suffixe pronominal : didam-aš « je le vis ».
- ☑ Le suffixe pronominal peut être attaché à un autre mot que le verbe :

be-xâk-aš sepordand <à-terre-lui confièrent> « ils l'enterrèrent ».

L'adjectif possessif du COD renvoyant au sujet est toujours xwod:

ketâb-e xwod râ xwând « il lut son (propre) livre » ;

ketâb-e u râ xwând « il lut son livre (celui d'un(e) autre) ».

#### 23. Locutions verbales

- Les locutions verbales sont très nombreuses et très fréquemment utilisées en persan. Elles sont formées d'un verbe précédé d'une préposition, d'un adverbe, d'un adjectif ou d'un nom.
- Préposition + verbe :

```
bar gaštan « retourner » (sur + tourner).
```

- Adverbe + verbe :

```
pas dâdan « redonner » (après + donner)
```

- Adjectif + verbe :

boland kardan « dresser, élever » (haut + faire).

- Nom + verbe :

harf zadan « parler » (mot + frapper).

- Le préfixe be- est généralement omis dans les locutions verbales.
- La locution verbale fonctionne habituellement comme un verbe et peut donc avoir un COD défini marqué par  $r\hat{a}$ :

kamar-band-e xwod râ tang kard < ceinture de soi râ étroit fit> « il serra sa ceinture ».

• Parfois un suffixe personnel enclitique est attaché à l'élément non verbal comme COD ou complément d'objet indirect (COI) :

```
tang-aš kard « il la serra » ;
```

yâd-at kard <mémoire toi fit> « il t'enseigna ».

• Au lieu d'un COD ou d'un COI, on trouve parfois un complément de l'adjectif ou du nom de la locution verbale relié à ce nom ou à cet adjectif par *ezâfe* ou par une préposition :

ejâze-ye raftan dâd <permission de partir donna <a> « il donna la permission de partir » ;</a>

#### RUDIMENTS GRAMMATICAUX

*yâd-e vatan-e 'aziz-e xwod râ kard* <mémoire de pays *ezâfe* cher de lui *râ* faisait> « il se souvenait de son cher pays ».

## 24. Conjonctions de coordination

```
    Principales conjonctions :
    -o (enclitique) = va « et » ; vali « mais » ;
```

*yâ* « ou » ; *yâ... yâ* « ou... ou » ;

balke « ou plutôt »; ham... ham « tout à la fois... et ».

• Omission de la conjonction :

raftam ketâbhâ xaridam <allai livres achetai> « j'allai acheter des livres ».

## 25. Propositions subordonnées sans conjonction de subordination

• Quand une action dépend d'une autre qui indique ou implique un ordre, un souhait, une crainte, une intention, la subordonnée qui l'exprime est juxtaposée à la principale et son verbe est au subjonctif :

be-šahr mi-ravam ketâbhâ be-xaram <à-ville vais livre que-j'achète> « je vais en ville acheter des livres ».

• Les impersonnels *bâyad* « il faut », *bâyist* « il fallait », *mumkin ast / bud* = *mi-tavân / mitavânist* « il est / était possible », *kâfi ast / bud* « il suffit / suffisait », *qarâr mi-šavad / šod* « il est / était entendu que », etc. sont directement suivi d'une subordonnée au subjonctif :

bâyad be-šahr be-ravam « il faut que j'aille en ville ».

En mettant le verbe de la subordonnée à l'imparfait, on indique une action qui aurait pu, dû, etc.
 avoir lieu. kâš « si seulement » est aussi souvent suivi de l'imparfait avec un sens de regret :

bâyad be-šahr mi-raftam « il aurait fallu que j'aille en ville » ;

kâš be-šahr mi-raftam « si seulement j'étais allé en ville ».

- Si la subordonnée n'a pas de sujet, son verbe est la racine du passé nue :

bâyad be-šahr raft « il faut aller en ville ».

• Dans toutes les subordonnées, avec ou sans mot subordonnant, le verbe est au présent si la subordonnée exprime une action postérieure à celle de la principale :

be-šahr raftam ke ketâbhâ be-xaram « j'allai en ville acheter des livres ».

• • Une construction idiomatique fondée sur la juxtaposition permet d'exprimer le présent et le passé progressifs. Elle consiste à employer le verbe *dâštan* « avoir » au temps et à la personne voulus devant la proposition exprimant l'action :

dâram ketâbhâ mi-xaram « je suis en train d'acheter des livres » ;

dâštam ketâbhâ mi-xaridam « j'étais en train d'acheter des livres ».

## 26. La conjonction ke

• À l'exception de celles qui consistent en verbe impersonnel + racine du passé, toutes les tournures évoquées en 25 sont susceptibles d'avoir leur subordonnée introduite par *ke* « que »

be-šahr mi-ravam ke ketâbhâ be-xaram « je vais en ville acheter des livres »

• Les subordonnées complétives et de discours indirect dépendant de verbes signifiant savoir, dire, demander, s'étonner, etc., sont introduites par *ke*. Au discours indirect, les subordonnées ont généralement la forme qu'elles auraient au discours direct :

```
âyâ mi-dânid ke in ṣaḥiḥ ast yâ na « est-ce que vous savez si c'est vrai ou non ? »;

goft ke be-šahr mi-ravam <dit que à-ville vais> « il dit qu'il allait en ville »;

porsid ke ce taur be-bâzâr be-ravam « il demanda comment aller au bazar »;

ta'ajjub mi-konam ke Ḥasan miyâyad « je m'étonne que Ḥasan soit venu »;

Hasan âmad ke Simâ iniâst « Hasan vint [dire] que Sima était là ».
```

- *ke* peut aussi introduire d'autres types de subordonnées, dont le verbe est au subjonctif s'il y a un élément de doute, de futur, etc.
- Temps:

asar bud ke vâred-e šahr šodim « c'était le soir quand nous entrâmes en ville »

- Lieu:

dar Esfahân ast ke u râ didam « c'est à Isfahan que je le vis ».

- Conséquence :

conân tambal bud ke u râ exrâj kardand « il était si paresseux qu'on le renvoya ».

• *ke* joue souvent le même rôle que la locution prépositionnelle française « à savoir que », liant une subordonnée à un pronom démonstratif (« ceci à savoir que ») ou à un groupe nominal (« cette raison à savoir que », etc.) :

*u râ bedin sabab exrâj kardand ke tambal bud* « on le renvoya pour cette raison qu'il était paresseux » = « on le renvoya parce qu'il était paresseux » ;

meśl-e in bud ke injâ hargez nayâmad « c'était comme s'il n'était jamais venu ici ».

- ke sert à former de nombreuses locutions prépositionnelles.
- Temps :

```
vaqti-ke « quand », etc.
```

- Lieu:

```
jâ'i-ke « où », etc.
```

- Cause :

az ânjâ'i-ke « parce que ».

- Concession:

*bâvojudi-ke* : bien que.

- Comparaison:

hamân-towri-ke « exactement comme ».

- Conséquence :

be-towri-ke « si bien que » (+ subjonctif).

- Certaines locutions prépositionnelles sont formées avec *in* ou *ân* :
- piš az ân ke <avant ceci à savoir que> « avant que » ;
- barâ-ye in ke <pour ceci à savoir que > « pour que ».

#### 27. Les relatives

• Elles sont beaucoup plus variées qu'en français, et souvent la traduction littérale est impossible. Une tournure typique consiste à développer un groupe nominal ou adjectival à l'aide de *ke*, et à reprendre ensuite ce groupe par un pronom :

kâr-emân ke tamâm šod manzel raftim <travail-de-nous que fini fut, maison partîmes> « quand nous eûmes fini notre travail, nous rentrâmes à la maison » ;

nazdik ke 'Ali âmad u râ šenâxtam <proche que 'Ali vint lui /râ/ reconnus> « quand 'Ali s'approcha, je le reconnus ».

• Plus proches des relatives du français, et toujours avec ke:

in mard ke dust-e man ast šomâ râ râhnamâ'i xwâhad kard « cet homme qui est mon ami vous guidera (<vous |râ| direction veut-faire>);

Hasan 'amu'i dâšt ke do sâl bud zan-aš dar gozašte ast < Hasan un oncle avait que deux ans étaient sa femme dans le passé est> « Hasan avait un oncle dont la femme était morte depuis deux ans ».

• Dans la relative déterminative, elle aussi proche de la tournure française, le relatif est toujours *ke* et suit immédiatement l'antécédent marqué par le suffixe -*i* (seul *râ* peut s'intercaler) :

mardi ke diruz âmad injâst « l'homme qui est venu hier est ici » ;

mardi râ ke diruz âmad mi-binam « je vois l'homme qui est venu hier » ;

mardi ke diruz (u râ) didid injâst « l'homme que vous avez vu hier est ici » ;

mardi ke be-u hedye dâdid injâst « l'homme à qui vous avez donné un cadeau est ici » ;

mardi râ ke be-u hedye dâdid mi-binam « je vois l'homme à qui vous avez donné un cadeau » ;

mardi râ ke pesar-aš be-Hend raft mi-binam « je vois l'homme dont le fils est parti en Inde ».

## 28. Autres conjonctions de subordination

- cun « quand » s'emploie toujours sans ke.
- cun, zir, ce et cerâ « parce que, puisque » s'emploient avec ou sans ke.
- tâ peut signifier :
- aussi loin que, aussi longtemps que, pour autant que ;
- dès que, d'ici à ce que ;
- jusqu'à ce que (en général + verbe négatif) ;
- pour (que), en sorte que / de (+ subjonctif) ;
- que, plutôt que, introduisant une subordonnée de comparaison :

bâ-huštari tâ yekcin kâri be-koni « tu es trop sensible pour faire une telle action » ;

bahtar ast injâ bemânim tâ dar in havâ birun ravim « il vaut mieux que nous restions ici plutôt que de sortir par ce temps ».

#### 29. La condition

### Potentiel

Verbe subordonné au subjonctif présent (ou au prétérit si l'action est clairement antérieure à celle de la principale), verbe principal à l'indicatif présent ou futur :

agar ejâze be-dahid, ḥâlâ mi-ravam « si vous me donniez la permission, je partirais tout de suite ».

Irréel

Les deux verbes sont à l'imparfait ou au plus-que-parfait :

agar zudtar mi-rasidi, u râ mi-didi « si tu étais arrivé plus tôt, tu l'aurais vu » ; agar dâniste budam, hargez qabul na-mi-kardam « si j'avais su, je n'aurais jamais accepté ».

• Après *agarce* « même si, bien que », le verbe est à l'indicatif ou au subjonctif selon le degré de réalité de l'action de la subordonnée.

### 30. « Commencer à »

• Les verbes du genre « commencer à » sont suivis de *be* + infinitif s'ils commandent un verbe sans complément, et d'une subordonnée au subjonctif sans subordonnant si le verbe subordonné a un complément :

šoru' kard be davidan « il se mit à courir » ;

*šoru' kard dar râ rang konad* <commencement fit porte *râ* couleur qu'il donne> « il commença à peindre la porte ».

## 31. Formes et tours de la langue classique rencontrés dans les textes de l'anthologie

· Place de l'adjectif

L'adjectif épithète peut se trouver avant le nom :

širin mordan-e u « son doux mourir » (Nezâmi).

- Prépositions
- be apparaît souvent, en classique, comme premier élément de locution prépositive :

be sar bar « sur la tête » (Ferdowsi).

- ze se rencontre au lieu de az:

tâ be buyat ze laḥad raqṣ konân bar xizam « pour qu'à ton parfum je me lève du tombeau en dansant » (Hâfez).

- andar est la forme ancienne de dar:

âteš-e 'ešqast kandar ney fetâd « c'est le feu de l'amour, qui est dans la flûte » (Rumi).

• Postposition râ

#### RUDIMENTS GRAMMATICAUX

- son emploi comme marque du COD est moins rigoureux qu'en persan contemporain standard ;
- il indique souvent un complément d'attribution ou COI, au sens large :

jegar-gah-e malek râ mohr bar dâšt litt. « elle enleva du (litt. 'au') cœur du roi le pansement » (Nezâmi) ;

cašm-o guš râ ân nur nist « l'oreille et l'œil ne savent le percevoir » (litt. « cette lumière n'est pas à l'œil ni à l'oreille ») [Rumi].

Suffixes personnels enclitiques

En poésie, la voyelle des formes du singulier (-am, at, -aš) peut être omise :

be rasm-e namâz âmadandiš piš « ils venaient devant lui pour lui rendre hommage » (Ferdowsi)

- La particule mi / hami
- La particule *mi* de la conjugaison en persan contemporain standard se rencontre aussi sous la forme
   hami (qui en classique peut ne pas être juste avant le verbe) :

hami goft ke ku ku ku ku « il disait : 'où, où ? où, où ?' » ('Omar Xayyâm).

- hami / mi indique l'aspect duratif (durée ou continuité d'une action, permanence d'un état, réitération de l'un ou de l'autre), sans lien intrinsèque avec l'indicatif présent ou imparfait. Elle peut être préposée à tout verbe personnel (même dâštan « avoir » et budan « être ») ainsi qu'à l'impersonnel bâyestan :

dar sabze neśin-o mey-e rowšan mi xwor « assieds-toi dans la verdure et bois le vin clair » ('Omar Xayyâm).

- Le présent peut se présenter sans hami / mi :

har dam az ru-ye to naqši zanad-am râh-e xayâl « à chaque instant, de ton visage une image coupe le cours de mes pensées » (Ḥâfez̯)

- Le préverbe be
- À la différence de hami / mi, be est un préverbe et ne peut être cumulé avec un autre préverbe (mais il peut l'être, en classique, avec la négation).
- Comme préverbe aspectuel, il s'oppose à hami / mi, et indique un aspect ponctuel. Il peut être préposé à un verbe personnel au présent ou au prétérit de l'indicatif, à l'impératif, à l'infinitif et au participe passé :

benešaste hami goft « s'étant posé il disait » ('Omar Xayyâm).

- En classique, be est fréquemment absent à l'impératif.
- En poésie, la raison première de l'utilisation de be peut être prosodique. :

xiz-o balâ benemâ « desse-Toi et montre Ta taille » (Hâfez).

– En poésie, quand ce préverbe s'ajoute à un verbe commençant par *p, b, d, f, n, r* ou *g*, la voyelle qui suit cette consonne peut disparaître. S'il s'agit d'un *o, be* devient *bo*, ex. *bobride* « coupé » pour *beboride* :

az neyestân tâ marâ bobride and « depuis que l'on m'a coupé de la roselière » (Rumi)

Les autres préverbes

Leur emploi est fréquent en classique. En poésie notamment, ils se trouvent à distance du verbe. *andar* est la forme ancienne de *dar* :

ce mâye bedu gowhar andar nešâxt « quelle quantité de pierres précieuses il y incrusta! » (Ferdowsi).

### La négation ma

En classique, la négation de l'impératif est ma :

kas râ iżâ' makon « ne fais pas de mal à personne » (Nâșer al-Din Tusi).

• Le suffixe -i

En classique, un suffixe -/ peut être ajouté au présent et au prétérit pour marquer, dans le passé, l'habitude d'une action ou la durée d'un état. Il peut marquer aussi l'irréel dans le passé ou le présent, le regret, le souhait, le déroulement d'un rêve. Il peut être cumulé avec *mi*.

bar dargah-e u šahân nehâdandi ru « sur son seuil des rois posaient leur visage » ('Omar Xayyâm).

dotâ mi šodandi bar taxt-e u « tous deux se tenaient devant son trône » (Ferdowsi).

- budan « être »
- La 3e pers. du sg. du prétérit peut se présenter sous une forme abrégée bod, pour des raisons de prosodie :

pušidani now bod « se vêtir était neuf » (Ferdowsi) ;

- la 3º pers. du sg. du présent peut se présenter sous la forme bovad (à partir d'une racine du présent bov- utilisée parallèlement à bâš-):

hasti ke bovad żât-e Xodâvandi 'aziz « l'Être qui est l'essence du Seigneur bien-aimé » (Jâmi).

• Terminaison de la 3e pers. du sg. du prétérit

On rencontre parfois une terminaison en  $-\hat{a}$  à la 3° pers.du sg. du prétérit, notamment  $goft\hat{a}$  « il dit », pour introduire un discours. Elle peut aussi ajouter une idée de souhait ou d'exhortation, – ou se présenter comme une licence poétique en fin d'hémistiche :

goftâ « del-e xorram-e to kâbin-e man ast » « elle dit : 'c'est ton cœur joyeux qui est ma douaire' » ('Omar Xayyâm).

# • Le parfait

Le parfait, notamment à la 3e pers. du sg., peut se rencontrer sous une forme contractée du type *budast* pour *bude ast* :

in kuze co man 'âšeq-e zâri budast « cette cruche comme moi a été un amant éperdu » ('Omar Xayyâm).

### Le précatif

Ancien subjonctif moyen-perse, il n'existe qu'à la 3e pers. du sg. du présent, avec une désinence *-âd* ajoutée à la racine du présent :

be âmorzeš rasâd ân âšnâ'i « que cet amour accède au pardon! » (Nezâmi).

- L'adjectif verbal à forme de gérondif et à sens de participe présent est plus fréquent qu'en persan contemporain standard, où il fossilisé. Il se forme en ajoutant  $-\hat{a}n$  à la racine du présent. Dans l'anthologie se rencontrent *konân, nâlân, ravân* et *tâbân*, participes présents respectifs de *kardan / kon-* « faire », *nâlidan, raftan / rav-* « aller » et *tâftan / tâb-* « resplendir, illuminer ».
- bâyestan « falloir » peut commander non seulement la racine du passé (ou infinitif apocopé), mais aussi l'infinitif, ou encore une forme personnelle du passé ou du présent :

#### RUDIMENTS GRAMMATICAUX

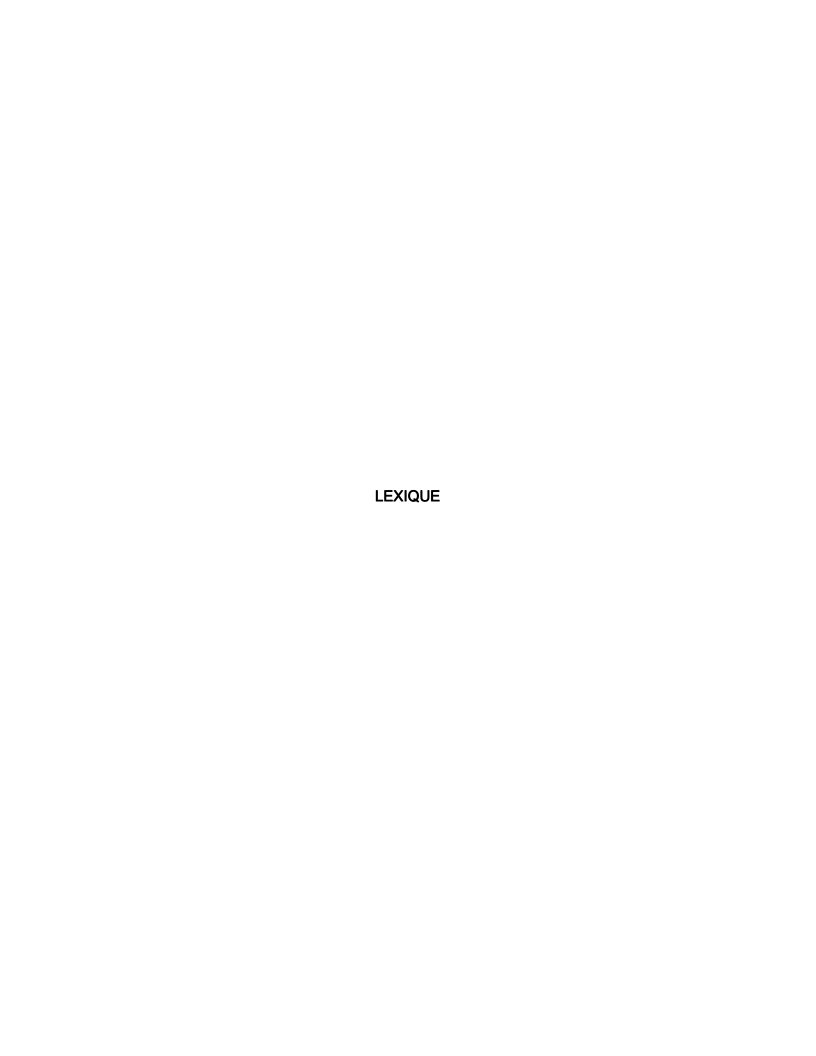
be jânân jân conin bâyad sepordan « c'est ainsi que pour l'Être aimé il faut livrer sa vie » (Nezâmi).

• La formation Racine du présent + -ân, qui sert à former le gérondif, peut être utilisée en classique comme adjectif verbal :

tâbân « lumineux »

### 32. Note sur la métrique

Dès les panégyriques des premiers poètes d'expression persane, le distique persan se coule dans le moule du mètre quantitatif arabe : une succession de pieds consistant chacun en un assemblage identique de syllabes brèves et de syllabes longues. En prosodie persane, on considère comme brève une syllabe à voyelle brève (a, e, o) non entravée, comme la première syllabe du mot soxan « parole », et comme longue une syllabe à voyelle longue  $(\hat{a}, i, u)$  ou à diphtongue (ey, ow), comme la première syllabe de sae « poète », ainsi qu'une syllabe à voyelle brève entravée, comme la deuxième syllabe du même mot. Une syllabe à voyelle longue entravée par une ou deux consonnes (sauf par n seul) ou à voyelle brève suivie de deux consonnes est surlongue et peut valoir une syllabe longue suivie d'une brève, sauf en finale de vers où elle vaut une simple syllabe longue. Ainsi, dans le premier texte de cette anthologie, la première syllabe de aftab « soleil » et l'unique syllabe de aftab » dans aftab « soleil » et l'unique syllabe de aftab » dans aftab « soleil » et l'unique syllabe de aftab » dans aftab » dans



Pour des raisons de commodité de tri informatique, les mots sont classés ici dans l'ordre de l'alphabet latin, comme s'ils étaient sans diacritiques. Dans ce classement, il n'est pas tenu compte de 'eyn (') ni de hamze ('). Les composés sont donnés sous le premier terme (ex. jahân-tâb sous jahân) avec un renvoi à partir du second, et les locutions verbales sous le nom ou l'adjectif (ex. pasand âmadan sous pasand). Par contre, les verbes à préverbe, comme bar âmadan, sont donnés sous le verbe.

```
â(y)-: racine du présent d'âmadan.
                                                         s'enflammer;
                                                                         bar
                                                                                           allumer,
                                                                               afruxtan :
âb: 1) eau; âb-e ḥayât: Eau de (la) Vie
                                                         exciter; s'enflammer.
   (éternelle), eau de jouvence; 2) éclat,
                                                     afšân(i)dan / afšân-: semer, répandre.
   lustre ; juy-âb : voir ju(y).
                                                     afsâne (poét. fasâne): fable, conte, histoire;
abâ': refus, rejet; abomination.
                                                         mythe; légende.
âb(e)ru(y): honneur, considération, réputation.
                                                     afsun: incantation, charme, sortilège.
abr: nuage.
                                                     afsungar: enchanteur, magicien, sorcier.
âdâb (plur. ar. de adab, rarement usité au
                                                     afsungarà: forme poétique du précédent pour
   sg.): cérémonies, rites, étiquette, règles;
                                                         la rime.
   mœurs; usages.
                                                     âftâb : soleil.
'adam: néant.
                                                     afzudan / afzâ(y)-: additionner, augmenter,
afâl: plur. ar. de fa'l.
                                                         accroître, accélérer ; s'accroître.
âfarin: bénédiction, louange, éloge; bravo;
                                                     âgah: forme abrégée de âgâh.
   âfarin bordan /
                          bar-: couvrir de
                                                     âgâh: informé, au courant, qui sait.
   bénédictions, louer, louanger.
                                                     âgahi: forme abrégée de âgâhi.
âfarin-: racine du présent d'âfaridan; nom
                                                     âgâhi: information, avis, annonce.
   d'agent : créateur.
                                                     agar: si; bien que.
'af(a)v: pardon, grâce.
                                                     agarce: même si, bien que.
afġân: gémissment, lamentation.
                                                     âġâz: début, commencement.
afkandan / afkan-: jeter, lancer, projeter;
                                                     âġuš: étreinte, embrassement.
   étendre (un tapis); dresser (un plan);
                                                     aġyâr : plur. ar. de ġeyr.
   ajourner, remettre (un travail); baisser (la
                                                     âh: soupir; ah!, hélas!
   tête); abattre (un arbre).
                                                     ârahman, ahriman: principe du mal dans la
afrâštan / afrâz-: lever, élever, hisser,
                                                         religion de Zoroastre.
   hausser ; bar-°: id.
                                                     âhu: gazelle.
afruxtan / afruz-: allumer, enflammer; brûler;
                                                     ahvâl: plur. ar. de hâl.
   exciter, provoquer; donner de l'éclat (à),
                                                     â'in: 1) coutume, pratique, usage, rite; règle;
   animer
             (une
                    assemblée);
                                                         cérémonie, étiquette; religion, doctrine;
```

s'allumer,

procédure (droit); 2) décoration : 'aql: intellect, intelligence; raison; bon sens; ornement. sagesse. â'ine: miroir ; â'ine-kerdâr: qui sert de miroir. âr-: racine du présent contracte d'âvardan. 'âj: ivoire. ârâm: tranquille(ment), calme(ment); 'ajab: chose étonnante, surprise. paisible(ment); silencieux (-eusement); ajal: mort, trépas; échéance. tranquillité, quiétude, calme, repos; del-'ajib: étrange, bizarre, étonnant, merveilleux; ârâm: qui apaise le cœur; charmant. étonnamment. ârâstan / ârâ(y)-: décorer, orner; mettre en al-: article défini arabe invariable. ordre, arranger, organiser. *'âlam*: monde. 'âref: gnostique. âmadan / â(y)-: venir; survenir; convenir; ârâmidan (ou âramidan) : se reposer. devenir; se h; bar âmadan: prospérer; ârezu: souhait. désir. vœu: espoir; bâz âmadan: revenir; birun (ou borun) aspiration ; idéal. âmadan: « sortir ». 'arus: nouvelle mariée; belle-fille, bru; 'arus-e 'amal: acte. dahr: expression littéraire signifiant litt. « le temps, ma nouvelle épousée »). amir: émir, prince, chef. âmorzeš: pardon, absolution. arzidan: valoir. coûter. âmorzidan: pardonner, absoudre (en parlant -aš: suffixe personnel enclitique de 3e de Dieu). personne du singulier. Amu: Amou-Daria, Oxus. âsâyeš: repos, détente; quiétude. ân: ce(tte)... -là; celui-là, celle-là; ânke, asbâb 1 : plur. ar. de sabab. ânce: ce que; ân gâh: voir gâh. asbâb 2: ustensiles, outils, instruments; ânce: voir ân. mobilier; équipement; objets personnels; andâm: corps. affaires. andar: à l'intérieur. âš(e)nâï: connaissance, familiarité, affection, amitié. andarâ: variante poétique de andar pour la 'âšeq: amoureux; amant; passionné. rime. andarun: à l'intérieur. aṣḥâb: plur. ar. de ṣâḥeb. andaru: = andar u (en lui, dedans). asir: prisonnier, captif. anduh: douleur, tristesse, peine, chagrin. ašk: larme. anduhgen: triste, affligé (sur anduh). așl: origine, source. angixtan / angiz-: exciter, inciter, stimuler; âsmân, âsemân: ciel soulever. provoquer, susciter: bar asrâr: pluriel arabe de serr. angikhtan: idem. ast: est. anfâs: plur. ar. de nafas. âsudan / âsu(y)-: prendre du repos, se ânjâ: là. reposer; trouver la paix. anjoman: société, association; assemblée, ašyâ': pluriel arabe de šey. réunion. -at: suffixe personnel enclitique de ânke: voir ân. personne du singulier. 'âqebat : fin. âteš: feu.

âvâ: son, bruit.

âvardan (racine du présent parfois contractée en âr-): apporter, amener; produire, causer; présenter, tirer (une carte, etc.); rapporter, relater, citer; piš âvardan: présenter, offrir; dast piš âvardan: se procurer.

âvari: réception.

âvâz: voix.

âxer, âxar: dernier; (plur. ar. avâxer) fin;
finalement.

axtar: étoile, astre ; fortune.

ayyâm: plur. ar. de yowm.

'ayyâr: trompeur, main, astucieux; soldat de fortune.

az: de (comme l'anglais from), à cause de, du fait de; par; depuis, à partir de; (en passant) par; de (partitif), en fait de; (au sujet) de; (fait) de, en; (œuvre) de; appartenant à; que (complément d'un comparatif); az bar: en haut.

âzâd: libre.

âzâr-: racine du présent de âzordan.

'aziz: cher, aimé, honoré, estimé.

âzordan / âzâr-: incommoder, gêner, ennuyer, importuner, tracasser; tourmenter, affliger; vexer, fâcher.

azu: az + u.

azuy: = az + vey, = az + u.

bâ: avec; en compagnie de; associé à; en relation avec; contre (lutte); entre les mains de, confié à, revenant à (charge); avec (attitude, manière); avec, au moyen de; malgré, en dépit de; au sens de « avec, pourvu de », bâ suivi d'un nom forme un grand nombre de locutions adjectivales.

ba'd: après; ensuite; ba'd az: après (préposition).

bad: mauvais; mal; méchant; subst. mal, malheur, malfaisance; souvent en composition, ex. bad-ḥâl: qui va mal, malade, mal en point; bad-kon: qui fait le mal, malfaisant; bad-ša'n: mauvaise situation, mauvaise position.

*bâd* : vent.

bâd: contraction de bâšad (voir budan).

bâde : vin.
bâdšâh : roi.
bâdšâhi : royal.
bâġ : jardin.

bahâne : prétexte. bahâr : printemps.

bahr: océan.

bahr: partie, part, portion; quotient; (az) bahre:e: pour, en faveur de; à cause de, en raison de.

Bahrâm: Mars.

bahre: part, portion; intérêt, profit.

*balâ* : taille.

bâlâ: partie supérieure, haut; vx. taille, stature; sarv-bâlâ: à la taille de cyprès (c'est-à-dire grand et élancé, en parlant d'un être humain).

balke : mais. bâmdâd : matin.

-bân (suffixe): qui garde, veille sur; negahbân: voir negah.

band-: racine du présent de bastan.

band: tout ce qui sert à attacher; lien, ficelle, corde, lacet, cordon, baudrière, etc.; agrafe, crampon, attache; liens, fers, chaîne, entrave; barrage, bouchon; joint, jointure, articulation; quartier (de prison); alinéa, paragraphe, strophe.

bande: esclave.

*bâng* : cri.

#### PETITE ANTHOLOGIE BILINGUE DE LA LITTÉRATURE IRANO-PERSANE

bar: sur; préverbe (se reporter au verbe simple); az bar: en haut; bar-ham: voir barham; be X bar: sur.

bar-: racine du présent de bordan; nom d'agent: qui porte, qui emporte; del-bar: voir del.

*barâ-ye* : pour.

barak: étoffe de poil de chameau.

*bârân* : pluie.

barât : lettre d'immunité.

bare: bélier.

barham: ensemble, (r)assemblé; confus; perplexe; embouillé, emmêlé; confusion; barham zadan: fermer, claquer (une porte, une fenêtre); mélanger, confondre; embrouiller; interférer; prévenir; mettre sens dessus dessous, bouleverser, détruire.

bari: exempt; xwod râ bari dâr « garde-toi exempt ».

barq: éclair, foudre; électricité, courant électrique; jet de lumière, lueur; poli, brillant.

baru: bar + u.

barumand: fertile, fécond riche; épanoui, de belle allure ou mine.

bâš-: racine du présent de budan.

basi: très, beaucoup ; souvent ; beaucoup de.

bastan / band-: fermer; lier, attacher; lier, conclure; imposer; geler, prendre (consistance), coaguler.

bâstân: antique, ancien; antiquité.

baxt: fortune, chance, sort, destin; sar-baxt:
 voir sar.

*bâxtan / bâz-*: jouer; perdre au jeu; donner, accorder.

bâyad: il faut (voir bâyastan).

bayân: énonciation, élocution; exposé;expression; déclaration, parole;explication.

bâyastan, bâyestan (seules formes : [mi]bâyad, bâyast, [mi]bâyast) : falloir (voir grammaire § 25).

bâz 1 : ouvert, découvert ; clair.

bâz 2 : faucon.

bâz 3: encore, de nouveau; cependant, néanmoins; préverbe indiquant un mouvement en arrière ou à l'écart; bâz âmadan: voir âmadan; bâz dâštan: voir dâštan; bâz goftan: voir goftan; bâz istâdan: voir istâdan; bâz jostan: voir jostan.

bâz- 4 : racine du présent de bâxtan; nom d'agent : qui joue (d'où qui manipule, en parlant de marionnettes); jân-bâz : voir jân ; la'bat-bâz : voir la'bat.

bâzâr: bazar, marché.

bâzi: jeu, amusement, divertissement; nazarbâzi: voir nazar.

bâzice: petit jeu (diminutif de bâzi « jeu » ).

bazm: festin, fête, banquet; funérailles.

be: 1) à; en; par; avec; dans; vers; be X andarun: dans X; be X bar: sur X; bedân tâ: voir tâ; be-joz: voir joz; besân-e: voir sân; be-nazd: voir nazd; 2) préverbe indiquant notamment a) le subjonctif ou l'impératif; b) en classique, une action unique ou sans durée, par opposition au préverbe mi-. En classique, be- peut s'employer dans ce deuxième sens avec une racine au présent ou au parfait, et même avec un participe passé.

bedân: be + ân avec -d- euphonique (voir grammaire § 5, dernier alinéa).

bedin: be + in avec -d- euphonique (voir grammaire § 5, dernier alinéa).

#### LEXIQUE

bedu: be + u, avec -d- euphonique (voir boland: haut. grammaire § 5, dernier alinéa). bordan / bar-: porter, transporter, mener; beh: mieux, meilleur. emporter. emmener: épouser (une behešt: paradis. femme); gagner, remporter. behtar: mieux, meilleur. boridan: couper. besyâr: (devant un adj. ou un adv.) très, borj 1 : tour, tourelle. beaucoup; borj 2 (plur. ar. boruj) : signe (astrologique). (devant une expression verbale) beaucoup, souvent, longtemps; borun: = birun. (devant un substantif) beaucoup de. bot: idole, statue. nombreux: (adjectival) abondant. bovad: forme de 3e pers. sg. du présent de nombreux. budan attestée seulement en classique. besyâri: (en) abondance, multitude; (en) bozorg: grand, important, éminent. grand nombre; longueur de temps ou bu(v): odeur, senteur, parfum. d'espace. budan / bâš-: être. bexrad: intelligent, sage. budani: qui doit être, à venir, futur, bi: sans; employé dans un grand nombre de bum: terre, pays, région; toile (à peindre). locutions qui fonctionnent comme adjectifs busidan: baiser. ou adverbes, ex. bi-dâd: injuste; bibustân, bostân: jardin, verger; champ de dâdgari: injustice; bi-del: sans courage; melon, de pastègue ou de concombre. épris; triste, mélancolique; stupéfait; bicâh: puits; fosse. jân: sans vie, inanimé; ébahi; bi-sabr: caman: pré, prairie; pelouse. impatient; bi-šomâr: inombrable; bicand: quelques; combien?, combien de?; xwod: (litt. qui est « sans ipséité ») hors de candi, yek cand(i): quelque temps; har yak candi: à tout moment, à chaque soi-même, en extase. bidâr: éveillé, réveillé, attentif, vigilent, instant. conscient; lit.: baxt-e bidâr: fortune candi: voir cand. cang: patte; griffe; serre; fam. main. propice. bigâne: étranger. carx: roue (du ciel), ciel. cašm: œil. bin-: racine du présent de didan. birun : dehors, extérieur ; birun-e : à l'extérieur ce: que, quel (exclamatif ou interrogatif); de; birun az: en dehors de, hormis, sauf; cehâ: quelles choses (interrogatif ou birun-peyvaste: attaché à l'extérieur, qui exclamatif). aaccès à l'extérieur. cehel: quarante. biš: plus; davantage; az biš: id. cehre: figure, visage, physionomie, traits. cel: = cehel. bist: vingt. bod: forme brève de bud (voir budan). cerâġ: lampe, luminaire; fanal, feu (d'un véhicule); réverbère; réchaud; fam. gain bon: racine, fondement, base, pied, fond.

(d'un boutiquier, d'un conteur).

cešme: source (d'eau), fontaine; source,

origine; trou, ouverture, maille (d'un filet);

bonyâd: fondement, base; source, origine;

institut, fondation.

Boxara: Boukhara

#### PETITE ANTHOLOGIE BILINGUE DE LA LITTÉRATURE IRANO-PERSANE

chas (d'une aiguille); travée (d'un pont); dânestan / dân-: savoir; considérer (comme), sorte ; numéro (d'un spectable populaire). tenir (pour). Cin: Chine. dar 1: dans. cist: qu'est-ce? (ce + ast). dar 2 : porte. dâr: potence, gibet, mât; rar. arbre. ciz: chose. dâr-: racine du présent de dâštan; nom co: 1) quand; 2) comme. d'agent : qui a, qui tient ; del-dâr : voir del ; conân: tel; conân ke: ainsi que, comme. conin: tel. nâm-dâr: voir nâm. daraje (plur. ar. darajât): degré, grade, rang, cun: quand, lorsque; puisque, comme; comme (comparatif); comment? échelon, classe, catégorie. darân : = dar + ân. dad: bête sauvages. dâd: justice; dâd xwâstan: demander justice. daraxt: arbre. dâdan / dah-, deh-: donner (utilisé dans de darake (plur. ar. darakât): abîme, gouffre; nombreuses locutions). enfer. daftar: cahier, carnet, registre; livre de dard: peine, mal, souffrance. dardmand: comptes; bureau, sécrétariat, étude. souffrant : malade: affligé : cabinet; lit. chapitre, tome, livre. tourmenté. dahn: bouche. dargâh (poét. dargah): cour (royale). dahr: temps; monde; fortune, destin; 'arusdaridan: déchirer; mettre en pièces; dévorer; dahr: voir 'arus. se déchirer, se fendre. darin : = dar in. dalil: raison, motif; preuve; vx. guide. dalir (delir): brave, courageux; audacieux, darig: regret; refus; hélas; darig-o dard: ô intrépide. douleur, ô regret! darrande: féroce, dévorant; fauve, carnassier. dalg: manteau de grosse laine que portaient les derviches. daru: = dar u. dâm 1 : piège. darun : dedans, intérieur ; darun-e : à l'intérieur dâm 2 : animaux domestiques, bestiaux, bétail. de dam: souffle, haleine; soufflet (de forge); darviš: derviche. instant. moment; utilisé de dans darxwor-e: convenable à, approprié à, digne nombreuses locutions, ex.: dam zadan: de ; darxwor-e gâh : voir gâh. daryâ: mer, océan; vx. fleuve. vx. respirer, s'exhaler; parler de; faire étalage de ; mošk-dam : voir mošk. dašne: poignard. damidan: insuffler, souffler; actionner (un dast: main ; utilisé dans de très nombreuses locutions. soufflet); pousser, germer; poindre, se dâstân: histoire, récit. lever. -dân: suffixe désignant des contenants; xâkdâštan / dâr-: avoir, tenir; impliquer, exiger; être en train de (+ verbe au temps voulu, dân: voir xâk. dân-2: racine du présent de dânestan. voir grammaire § 25, fin); employé dans dandân: dent. de nombreuses locutions; bar-dâštan: dâneš: connaissance, savoir, instruction. ramasser, prendre; soulever,

lever:

#### LEXIQUE

enlever, prélever, ôter; destituer; bâz dorošti: dureté. épaisseur, rudesse: dâštan: empêcher, retenir. sauvagerie, férocité, violence; sévérité, daste: poignée, anse, manche, hampe; gravité (sur dorošt: dur, rude, épais; sauvage, féroce, violent; morose; sévère, manette. manivelle, levier: guidon; branche (de lunettes); trousseau (de clés), grave). botte (de foin), liasse, bouquet; classe, dorug: mensonge; mensonger, faux. catégorie. došman: ennemi, adversaire. dastur: ordre, prescription, règle. dotâ('i): (tous) les deux (do « deux » + numérateur tâ, voir grammaire § 10, fin). davâm: durée; endurance, solidité; stabilité; bar davâm: pour toujours. dowlat: richesse, biens; fortune, royaume; dâvar: juste (subst.); juge, arbitre. État. dowr: révolution, rotation; circuit; cercle; degar: voir digar. deh-: racine du présent de dâdan; qui donne tour ; tout de rôle. (en fin de composé). doxtar: fille; jeune fille; vierge. dehgân (pl. dahâgin) : paysan ; cultivateur. dozax : forme brève de duzax. del: cœur; del-bar: qui ravit le cœur, dur: loin, lointain. charmant, ravissant; bien-aimé(e); delduri: éloignement. dâr: qui tient le cœur, bien-aimé(e): biduš 1: hier. del: voir bi; sâheb-del: voir sâheb; xwošduš 2 : épaule. del: voir xowš. dust: ami; dust dâštan: aimer. duzax: enfer. derang: hésitation, pause, retard, délai. did: vue, vision. ehtemâm (plur. ar. ehtemâmât) : effort. dexaršidan: luire, briller, scintiller. eftetâh: ouverture, inauguration. didan / bin-: voir; considérer; suivre (un elahi (pron. elâhi): mon Dieu (-i est le suffixe cours); faire (des études); acquérir (de possessif arabe de 1re pers. du sg.). l'expérience); éprouver (de la peine, etc.); eltemâs: prière, supplication. entezâr: attente. subir (un traitement, etc.). dide: œil. erâdat: dévouement, attachement, affection. digar: autre; second, suivant, prochain, en *'ešq*: amour, passion. plus; digar kasi: quelqu'un d'autre; digar(-'ešrat: jouissance; plaisirs, délices. e in / ân) ke: en outre; d'ailleurs. eštiâq: désir ardent, enthousiasme. din: religion. 'ešve: coquetterie; minauderie. dir: tard, tardif; en retard; longtemps. e'tebâr (plur. ar. e'tebârât): crédit : dirine: ancien, vieux. considération, valeur ; exemple, leçon. div: démon. ey: eh!. do: deux. 'eyb (plur. ar. 'oyub) : défaut, imperfection, do'â: prière; bénédiction. vice. dord(i): lie; dord(i)keš: qui boit le vin jusqu'à 'eyn (plur. arabe 'oyun): œil; (qui est) la lie, buveur, ivrogne; dord(i)keši: l'essence de : 'eyn al-yaqin « (qui est) ivrognerie. l'essence de la certitude » ; identiquement

#### PETITE ANTHOLOGIE BILINGUE DE LA LITTÉRATURE IRANO-PERSANE

le même que, le... même, ex. 'eyn-e âteš: le feu même ; be ra'y al-'eyn: voir ra'y.

'eyš: plaisir, réjouissance; noce.

'ez(z): gloire, grandeur; honneur, dignité.

faġân: poét. = afġân.

fa'l (plur. ar. af'âl): acte, action.

falak: sphère céleste, ciel; sort, destin, fortune.

farâvân: abondant, beaucoup; abondamment.

farâxtan / farâz-: = afrâxtan = afrâštan.

farâz-: racine du présent de farâxtan; nom d'agent: qui élève; ruh-farâz: voir ruh.

fardâ: demain.

fâreg : libre, dégagé, délivré.

farmân: commandement, ordre, firman, décret; be farmân-e: par ordre de, sur l'ordre de; par décret de; farmân-deh: donneur d'ordres; farmân-ravâ: qui exerce l'autorité, qui règne.

famâ(y)-: racine du présent de farmudan.

farmudan / farmâ(y)-: ordonner, commander; substitut poli de kardan.

farr: effulgence royale, gloire.

farrâš: laquais, valet (de pied).

farre: voir farr.

farrox : heureux, fortuné; de bon augure, propice.

farvardin: premier mois de l'année iranienne (env. 21 mars – 20 avril).

farxonde: heureux, chanceux, fortuné.

faryâd: cri, clameur; appel à l'aide, à la justice; lamentation, plainte; faryâd xwâstan: demander justice.

faryâd-ras, °res: qui porte assistance; secourable.

fasâd: corruption, dégénérescence; sédition, trouble(s).

fasâne: voir afsâne.

fâxte: pigeon ramier, palombe.

fazl: faveur, frâce; supériorité, mérite; savoir, culture.

fekan (poét.) : racine du présent de fekandan
 (poét.), = afkandan; sâye fekan: voir
 sâye.

fekr: pensée; réflexion; méditation; idée;
 opinion; souci.

ferâq: séparation.

fetâd: pour oftâd, voir oftâdan.

feyz: faveur, bénédiction; libéralité, profusion; fam. profit.

fīhi (ar.): en (fī) lui (hi).

foru: préverbe signifiant « en bas, vers le bas »; foru-mânde: litt. « resté (mânde, participe passé de mândan) en bas », d'où humble, défavorisé, pauvre.

foruxtan / foruš: vendre; faire montre de, se vanter de.

fosun : = afsun.

gedâ: mendiant.

*gedâ'i* : mendicité.

gâfel: insouciant, négligent, indifférent.

gah: forme abrégée de gâh; saḥar-gah: voir sahar; xwâb-gah: voir xwâb.

gâh, poét. gah: temps, moment, heure; quelquefois, parfois; trône, siège d'or; aurore; lit; gros coussin; crocodile; signe du capricorne; rang, emploi public, charge, fonction; fiancé, prétendant; ân gâh(i): alors; darxwor-e gâh: digne du trône, prince; har ân gâhi ke: chaque fois que.

ġam: douleur, peine, souffrance; ġamdide: affligé; triste; ġam(-e x) xwordan: se faire du souci, se toumenter (pour, au sujet de).

gâm: pas, démarche; gâm nehâdan: poser le pied.

ganj: trésor; ganjnâme: carte du trésor (litt. « livre du trésor »).

gar: forme brève de agar.

garân: coûteux, cher; lourd, pesant; pénible.

#### LEXIQUE

ġaraẓ: but, intention, dessein; motif privé, intention personnelle; animosité, rancune, partialité.

garce: forme brève de agarce.

gard-: racine du présent de gaštan.

gardan: cou; utilisé dans de nombreuses locutions.

gardeš: rotation, révolution, changement
 (gardeš-e ruzegâr: vicissitudes du sort);
promenade, excursion

gardi: poussière.

gardidan : = gaštan.

gardun: sphère céleste, firmament; fortune, destin.

garm: brûlant.

gašt: promenade, tour; rotation, changement, évolution.

gaštan / gard-: tourner; marcher, fonctionner;
errer, se promener; devenir; bar gaštan:
revenir, retourner, s'en retourner; se
retirer, faire retraite.

gazand: tort, mal, dommage, dégât, préjudice.

gele: plainte; doléances.

gerâ'idan (be): incliner, pencher (vers); avoir un penchant pour.

gerd: rond, circulaire; (bar) gerd-e: autour de; gerd-e kasi râ gaštan: entourer qqn., tourner autour de qqn. (ou de qqch.), rechercher, poursuivre, s'occuper de qqn. (ou de qqch.).

gereftan / gir-: prendre, saisir, capturer,
 conquérir, envahir; captiver, séduire;
 impressionner; enivrer; mordre, enlever,
 couper (les ongles); extraire; recevoir;
 couvrir, voiler, boucher; reprocher, relever
 [un défaut]; admettre; se boucher, se
 couvrir; prendre (feu), réussir, avoir du
 succès; commencer à (+ infinitif); bar
 gereftan: saisir, prendre, recevoir,
 ramasser; couvrir, recouvrir.

gereh: nœud; diffculté, affaire embrouillée; phalange.

Gergesârân: les Gergesâr (nom d'un peuple).

ġeyb: choses qui échappent à la connaissance sensible, invisibles, occultes; invisible, disparu.

ġeyr (plur. ar. aġyâr) : autre, étranger ; geyr-e :
autre que ; be ġeyr-e : hormis, sans ; (be)
ġeyr az : excepté, hormis ; ġeyr-e + adj. =
adj. au négatif, ex. ġeyr-e momken :
impossible (sur momken « possible »).

geyrat: sens de l'honneur, amour propre;zèle, ardeur; émulation; jalousie.

gir-: racine du présent de gereftan.

giti: monde.

*ġobâr*: poussière.

godâxtan / godâz-: fondre, se liquéfier; faire fondre, fondre.

goftan / gu(y)-: dire; bâz goftan: redire,
répéter, dire à nouveau.

goftâr: paroles, discours; chapitre (d'un livre); traité, essai.

ġolâm (plur. ar. ġelmân): jeune homme, garçon; page; esclave, serviteur, valet; eunuque.

golšan: jardin de fleurs; roseraie.

golzâr: jardin ou champ de roses; roseraie.

gom: perdu; absent, manquant; invisible; errant; gom kardan: perdre, égarer; gom šudan: se perdre, être perdu, disparaître; gomšode: perdu, égaré.

gombad : dôme.

gonâh: péché, faute.

ġonudan: vx. dormir, reposer.

gorâzidan: vx. marcher gracieusement ou majestueusement.

*ġorrân* (adjectif verbal de *ġorridan*) : rugissant, grondant, tonnant.

*ġorridan* : rugir, gronder ; tonner.

goruh: groupe, troupe.

gošâdan: voir gošudan.

gošâ'i: ouverture (sur la racine du présent de gošudan, gošâ' / goŝâ(y)-: ouvrir); nâfegošâ'i: voir nâfe.

gosse: peine, chagrin, tristesse.

gošudan (gošâdan) / goša(y)-: ouvrir;
déboucher; décacheter; frayer (un
passage); épanouir; inaugurer;
conquérir; découvrir, révéler; résoudre,
dénouer; bâz gošudan: ouvrir;
conquérir; gošâde zabân: voir zabân.
gow, gav: brave, vaillant; heros.

*gowhar*: gemme, pierre précieuse, perle; essence, origine; race.

gożaštan / gożar-: passer; dépasser, traverser; renoncer; paser, se passer (temps).

gożáštan / gożár-: mettre, poser, placer; abandonner, laisser; laisser faire; investir, placer; passer, traverser, franchir. Forme à préfixe be-volontiers abrégée en bogzá-.

gu(y)-: racine du présent de goftan.

gune : genre, espèce, sorte ; manière, façon ;
ce gune : comment ?

gur 1: tombe, tombeau, fosse.

gur 2 : onagre.

guš: oreille; utilisé dans de très nombreuses expressions.

guyande: qui dit, narrateur, diseur, annonceur.
guž: bosse; guž gašte: bossu; courbé.

haft: sept.

hafte: semaine.

ḥâj: pèlerin (qui a fait le pèlerinage à La Mecque); malek al-ḥâj: voir malek.

*ḥâjat*: besoin, nécessité, désir, souhait, envie.

ḥâjebe (fém. ar. de ḥâjeb « huissier, chambellan ») : femme de chambre, chambrière.

*ḥâkem*: chef, dirigeant, gouvernant; gouverneur, juge.

ḥakim: sage, savant, philosophe, docteur; médecin.

ḥâl: état de santé, bon état de santé; disposition, humeur, envie; plaisir, jouissance; extase (mystique); état, situation; circonstance; manière d'être; maintenant.

halâk: perdition, perte; mort.

hall: dissolution; solution.

halqe: cercle; rond; anneau; bague, boucle; cerceau; rondelle; segment; soc. cercle, société.

ham 1 (encl.): aussi, même; et; quant à; pour ma (ta, sa, leur, etc.) part

ham 2 : I'un I'autre ; bar-ham : voir bar ham.

*ḥamal*: bélier (signe astrologique).

hamân : ce ... même ; ce même ... -là.

hamânâ: assurément, en vérité.

hamco: fam. tel

hame: tout, chaque, tous, l'ensemble de, la totalité de.

*hami*: forme longue du préverbe d'imperfectif *mi* en classique.

hamiše: toujours.

hâmun: plaine; steppe, désert; ce bas monde.

haqâyeq: plur. ar. de haqiqat.

ḥaqiqat (plur. ar. ḥaqâyeq): vérité, véracité, réalité; ḥaqiqat-šenâs: qui connaît la vérité.

haqiqi: vrai, véritable, réel.

hame: tous; tout le monde; le tout, la totalité.

hamin: ce ... même, ce même ... -ci.

hamiše: toujours.

har: chaque; har ân gâhi ke: voir gâh et jâ(y); har ce: toute ce qui, toute ce que, quoi que, quelque... que; har kasi: n'importe qui, quiconque, tout un chacun.

harakat (plur. ar. harakât): mouvement; hozur: présence; comparution. fonctionnement, marche; départ; geste, idun, eydun: ainsi, de telle manière. action, acte; excitation, agitation. in: ce(tte)... -ci; celui-ci, celle-ci. harc: = har ce (voir har). injâ: ici, en ce lieu. *harif*: rival, adversaire; partenaire. išân: eux, ils, elles. hasti: existence. istâdan / ist-: se tenir debout, rester debout; *hašr* : rassemblement: stationner, attendre; persister; se lever; (ruz-e) *hašr* : Résurrection. s'arrêter, stopper ; bâz istâdan : se ternir à hâtef: héraut céleste, voix angélique. l'écart de, s'abstenir de. havâ: air, atmosphère; temps (qu'il fait), iżâ': mal, dommage, atteinte. climat ; désir, envie. izad: Dieu. havas: désir passager, fantaisie, caprice; izadi: divin. envie. jâ(y): lieu, endroit, place, emplacement; harhayât: vie ; âb-e hayât: voir âb. *jâ(y)*: en tout lieu, partout; n'importe où; hazâr: mille. partout où. hazrat: présence : Excellence. Altesse. jafà: oppression, violence, injustice. Seigneurie. iâh: dignité, haut rang; grandeur, hedâyat: direction, conduite, guidage. magnificence, pompe, faste. hekâyat: histoire, anecdote. jahân: monde; jahân-âfarin: créateur du hemmat (plur.ar. hemam): noble ambition, monde; jahân-bin: qui voit le monde; aspiration élevée ; zèle ; courage ; effort. dans quoi l'on voit le monde ; jahân-dâr : *hešmat* : magnificence, somptuosité ; pompe. qui tient le monde, maître du monde; roi, heyrân: étonné, stupéfait, surpris; perplexe. souverain; jahân-tâb: qui illumine le hic: rien, aucun, aucunement, du tout (en monde. phrase négative ou interrogative; voir *jâm* : coupe. grammaire §10, fin); hic kas: personne. Jam: forme abrégée du nom du roi Jamšid. jam': total, somme; addition; rassemblement, hile: tour, rfaude, supercherie, ruse. hizom: bois à brûler, fagot. groupe; rassemblé, réuni, concentré. hokm: ordre, instruction, commandement; jamâl: beauté. décret, arrêté, décision, ordonnance ; arrêt, jami': tout, totalité. sentence, jugement, verdict. jam'iat : population; réunion ; société; hormuz: nom du premier jour du mois dans le association; attroupement, foule. calendrier iranien. jân: âme, vie; jân-bâz: qui risque ou sacrifie hosn: beauté, charme; intérêt, avantage sa vie; audacieux; brave; funambule; bi-(d'une chose); souvent employé avec un *jân* : voir *bi*. complément de nom pour indiquer que ce jânân: (poét.) bien-aimé. que désigne ledit complément est bon, ex. jânevar: animal.

jašn: fête.

jang: guerre, bataille, combat; bagarre, rixe;

dispute, querelle; lutte.

hosn-e axlâq: bonne conduite, bonnes

hoveydâ: clair, évident; patent; indiscutable.

mœurs.

*javân* : jeune.

*jây* : voir *jâ*.

jaza': lamentation.

jegar: foie, d'où cœur; jegar-gâh: endroit où se trouve le foie, le cœur.

*jelve*: manifestation, apparition; spendeur, magnificence.

jerâḥat: plaie, blessure, ulcère; abcès, pus.

Jeyhun: autre nom de l'Oxus ou Amou-Daria.

joft: paire, couple; compagnon, compagne; associé, compagnon; égal, pareil.

jomle: ensemble, total.

jorm: délit; contravention; crime; amende.

jostan / ju(y)-: chercher; bâz jostan: rechercher.

jost-o juy (voir jostan): recherche, quête.

jowr: oppression, violence, injustice.

ioz: sauf. excepté. hormis.

ju(y) 1 : racine du présent de jostan; nom d'agent : qui cherche.

ju(y) 2 : ruisseau, cours d'eau ; juy-âb : eau du ruisseau.

judâ'i: séparation.

ju'idan : = jostan.

*jušeš*: ébullition, bouillonnement; excitation, ardeur, enthousiasme; effort.

juyande: chercheur (participe présent de jostan).

juybâr: ruisseau; lieu abondant en cours d'eau.

joz: sauf, excepté, hormis; be-joz: id.

kâbin: douaire.

-kade (en fin de composé) : demeure, temple ; mey-kade : voir mey.

kadxodây: chef, chef de village; intendant.

kaf: paume; main; plante; plancher, sol, seuil.

kâ'in: pour ke â'in. kâ'ine: pour ke â'ine.

kâlbud: corps, carcasse; forme, moule.

kâm 1: palais, bouche gueule; mortaise.

*kâm* 2 : objet de vœu, chose désirée, but ; désir : *kâm-ravâ* : heureux, fortuné.

kamâl: perfection; suprême degré; fin de la croissance, âge adulte; formation, bonne éducation.

kamin 1 : embuscade.

*kamin* 2 : le plus petit, le moindre ; très humble.

kân: pour ke ân.

kandar: pour ke andar.

kâr: travail, emploi, occupation, fonction, fonctionnement; action, agissement; effet: affaire.

*kârak* (diminutif de *kâr*): petite affaire, petit commerce, petite entreprise.

kardan / kon-: faire (utilisé dans de très nombreuses locutions; voir šodan); rendre (qqn. ou qqch.) tel(le) ou tel(le).

karim: généreux, noble.

karkas: vautour.

kaš: = ke + -aš (suffixe personnel enclitique de 3e pers. du sg.).

kas: personne, compagnon; = kasi; hic kas:
voir hic.

kasi: quelqu'un ; kasi ... na: personne ne ....;
kasi ku: quiconque.

kâštan / kâr-: planter, semer; cultiver; placer (un objet qui sert de but dans un jeu d'adresse).

kaz: = ke + az.

kazin: = ke + az + in.

ke: que (très nombreux usages; voir grammaire § 26); car, puisque; afin que; quand, lorsque; particule introduisant une subordonnée relative; divers emplois idiomatiques; qui?.

keh: petit.

kelahi: = ke elahi.

kenâr: bord, limite, lisière; rivage, marge; ku(y) 2 : rue, quartier. flanc, côté, giron. ku 3 := ke u ; kasi ku : voir kasi.kerâm: plur. ar. de karim. kuh: montagne. kerdâr: action, agissement; en fin de kullu (ar.): tout (cas direct). composé : qui sert de ; â'ine-kerdâr : voir kuri: cécité, aveuglement. â'ine. kuze: cruche, pot, amphore. /-: forme élidée de l'article défini arabe kešidan, kašidan: tirer; traîner, entraîner, invariable al- (ex. dans al-salâm « le mener, transporter; retirer, extraire: tendre, étirer; disposer en ligne, enfiler; salut » ; voir salâm). servir (mets); tirer (trait), tracer, dessiner, lab: lèvre; bord, lisère, rive. peindre; aspirer; pousser (soupir); fumer la bat: marionnette; la bat-bâz: montreur de (une pipe...); boire; peser; endurer, subir, marionnettes. éprouver (de la honte, etc.); gagner (un la batak: petite marionnette. lieu), atteindre ; en venir à ; durer, traîner. lâbe: supplication, imploration, prière; rar. keštan: voir kâštan. flatterie; séduction, tromperie. kešvar: climat (au sens de l'un des sept lâbod: probablement. sans doute: climats du monde), pays, État. nécessairement, de toute nécessité : ketâb: livre. certainement, assurément, key 1: quand ? comment ? lahad: tombeau. Key 2 (plur. Kiân, Keyân): titre des rois lâ(y)ehe (plur. ar. lavâ(y)eh) : évidence, clarté, légendaires de la dynastie keyanide. splendeur ; preuve ; projet de loi. Keyvân: Saturne. la1: rubis; grenat. kiâni: propres aux rois légendaires de l'ancien lâle: tulipe. Iran dits « Key », keyanide, impérial. *lażżat* : plaisir. kin := ke + in.lehâżâ: donc, par conséquent. kine: rancune, désir de vengeance, haine. lik: mais, cependant. lotf (plur. ar. kodâm: quel? altâf ): grâce, faveur. kofr: blasphème. bienveillance, bonté; grâce, charme, agrément; subtilité; be (ou az) lotf-e kojâ: où? kolâh: chapeau, coiffure, bonnet, couvre-chef; šomâ: grâce à vous. *mâ* : nous. couronne. kon-: racine du présent de kardan; nom madad: aide, assistance, secours. d'agent : qui fait. madh: louange, panégyrique. konân (adjectif verbal de kardan) : faisant. maġâk: gouffre, abîme; fosse, tombe. magar: si ce n'est que, à moins que; si ce kongere: créneau; merlon. koštan / koš-: tuer, assassiner, abattre; vx. n'est, excepté, hormis ; mais, toutefois. éteindre, souffler ; bar koštan : idem. mâh: mois; lune; personne très belle. kown: existence, monde; kown-o makân: mahv: effacement; suppression, abolition; univers. anéantissement; maḥv-e ... gardidan:

s'anéantir en ....

ku 1 : où ?

mahd: berceau; cercueil.

mâhi: poisson.

maḥram: assez intime pour avoir accès aux appartements des femmes, proche parent, intime; ami intime, confident; illégal, interdit; époux, consort;

maḥsus: perceptible, sensible, tangible, notable, évident.

*majâz*: métaphore, allégorie; apparence, illusion.

majles (plur. ar. majâles): assemblée; réunion; partie (de plaisir), réception; séance: Assemblée, chambre.

*makân*: lieu, endroit, résidence, demeure; *kown-o makân*: voir *kown*.

*makr*: ruse, astuce, tour, fourberie, tromperie.

malak (plur. malâ(y)ek(e)): ange.

malbus (plur. ar. malbusât) : vêtement.

malek: roi; malek al-ḥâj (expression arabe): chef des pèlerins (de la caravane du pèlerinage à La Mecque).

ma'nī: signification, sens; esprit (par opposition à la lettre); idée, point (d'un raisonnement); réalité; plur.: figures de style en relation avec le sens, élégance (de style).

man: je, moi.

mândan / mân-: rester, demeurer; séjourner;
rester intact, se conserver (nourriture);
rester (après quelque chose), subsister;
être de reste.

magsud: but, objet; dessein, intention.

mâr: serpent.

 $mar\hat{a}$ : =  $man + r\hat{a}$  (voir grammaire, § 22, point 3).

ma'raz: exposition; dar (ou be) ma'raz-e: exposé à.

mard: homme, mâle.

mardi: virilité; bravoure, courage, vaillance.

mardom: gens.

mardomân: = mardom (plur. persan sur un collectif arabe).

marg: mort.

marġzâr lit. : prairie.

maşâ'eb: plur. ar. de moşibat.

*mašâm* : odorat.

mash: fait de toucher de la main son front et ses pieds dans les ablutions rituelles.

masiḥ, lit. masiḥâ: le messie; Jésus.

mast: ivre, saoul; grisé, ravi, enchanté; furieux; en rut.

*masti*: ivresse; griserie, ravissement, enchantement; furie; rut

*mastur*: couvert, caché, voilé; chaste, pudique.

mâye: ferment, levure, levain; source, cause; motif, sujet; fonds, capital; quantité; connaissances, savoir.

meh: grand; âgé.

*mehi*: grandeur, sublimité; *taxt-mehi*: voir *taxt*.

*mehr*: amour, affection, tendresse, bienveillance.

*mehrabân*: bon, affectueux, tendre, bienveillant.

mehtar: plus grand; plus âgé, aîné; prince, seigneur, chef, gouverneur; balayeur, éboueur.

mey: vin; mey-kade: taverne.

miân: milieu, centre, intérieur; ceinture, reins, taille; miân (dar) bastan: se ceindre; se préparer.

minâ: émail; bleu clair, azur.

mir: = amir.

mo 'attar: parfumé, aromatique, odoriférant.

mo'bad, mo'bed, mubad, mubed: prêtre zoroastrien.

*mobârak*: béni, propice, de bon augure; prospère, heureux.

modâm: sans cesse, perpétuel(lement), nâ-: préfixe négatif continuel(lement). nabi (plur. ar. ambiâ): prophète. modda'i: qui revendique; plaignant. nabid, nabiz: vin de dattes, vin. moġ: mage, adorateur du feu. nafas: souffle; haleine; brise; instant; mohâl, ma°: impossible, absurde. moment. mo'ammâ: énigme; problème. nafas: souffle, haleine, brise. nâfe: poche de musc; nâfe-gošâ'i: ouverture mohebb: affectueux, affectionné; ami. mohit: périmètre, circonférence, contour; d'une poche de musc. environnement, entourage; milieu, sphère, nafh (plur. ar. nafhât): respiration, souffle. ambiance; qui enveloppe, embrasse, nafir: trompe, trompette, son de trompe; son circonscrit; qui connaît bien, possède, d'instrument de musique. nahâdan : voir nehâdan. domine. mohr: sceau, cachet, timbre, empreinte, Nâhid: Vénus. marque, pansement. nahoftan / nah-: cacher, dissimuler, couvrir. molk: pays, royaume. nâgâh, nâgah: soudain, subitement, tout-àmondarej: inséré, contenu. coup (voir gâh, gah). moragga': en lambeaux, en haillons, déchiré; nakhat: souffle, haleine (agréable). vêtement déchiré, rapiécé, ouvrage fait de nâlân (adjectif verbal de nâlidan): pleurant, pièces rapportées. gémissant ; souffrant. *mordan / mir-*: mourir. nâle: gémissement; plainte. morde: mort; défunt. nâlidan: gémir, se lamenter, se plaindre. morg: oiseau; poule, volaille. nâm: nom; réputation, renom; nâm-dâr, mosibat (plur. ar. masâ/y/eb): calamité, nâmvar: renommé, réputé. malheur, peine, catastrophe, épreuve. nâmahram (nâ + mahram): étranger, qui n'est mošk: musc; mošk-dam: parfum de musc. pas admis à entrer dans les appartements moškel: difficile, pénible, dur; (plur. ar. des femmes; à qui l'on ne fait pas de moškelât) difficulté. confidence. mostaḥaqq: qui à droit (à), qualifié (pour); namak: sel. nécessiteux, indigent. namâz: prosternation; prière. mo'taged: qui croit. nâmdâr: voir nâm. motreb: musicien, joueur de musique de nâme: lettre, missive; livre (souvent en divertissement, chanteur. composition, ex. tarbat-nâme « livre de la mowjud (plur. ar. mowjudât): existant: joie », šâh-nâme « Livre des rois »); disponible ; être, créature. registre; mod. journal, revue; certificat, možde: bonne nouvelle. document, acte. *mu(y)*: poil, cheveu; fissure, fêlure. *nâmvar* : voir *nâm*. mujeb: cause, raison, motif, mobile. naqš (plur. ar. noquš): dessin; figure; Muliân: nom de la rivière de Boukhara. peinture; gravure; broderie; empreinte, mur: fourmi. trace : rôle.

na: ne ... pas.

nar: mâle; abominable.

narges: narcisse.

nârvon: grenadier.

*nasab*: ascendance, parenté, lignage, origine, provenance, affinité.

na-sepâs: ingrat (sur sepâs « remerciements, gratitude »).

naṣiḥat (plur.ar. naṣâyeḥ): conseil, avis, admonition.

nasim: zéphyr, brise.

nata': tapis de cuir sur lequel on exécutait les condamnés à mort.

navân: courbé.

nax: tapis; fil; rang, file.

naxjir: chasse; gibier; rar. animal.

naxl: palmier dattier.

 $n\hat{a}y$ : = ney.

nâz: manières de la personne courtisée envers son amoureux, coquetterie, minauderie; caresse, cajolerie; confort, aise, vie délicate.

nazar: vue, regard, coup d'œil; considération, attention; intention; opinion, jugement; nazar-bâzi: jeu de regard.

nazd-e (poét.) : près de, auprès de, à côté de ; chez, entre les mains de ; selon l'opinion de ; benazd-e : idem.

nazdik: près, proche; nazdik-e: près de, à proximité de; à peu près, environ, presque.

nebeštan : = neveštan.

nedâ: proclamation, appel, voix (céleste).

negâh, poét. negah: regard; negah-bân. gardien, surveillant; protecteur; veilleur de nuit; sentinelle; negah kardan: (be) regarder; (râ) observer, examiner; veiller, prendre garde.

negâr: peinture, dessin; idole, beauté; bienaimé(e).

negâridan, negâštan / negâr-: peindre ; écrire, composer.

negin: pierre précieuse montée sur une bague, chaton; sceau, cachet.

neh-: racine du présent de nehâdan.

nehâdan, nahâdan / neh-, nah-: mettre, poser, placer; mettre de côté, économiser; établir, instaurer, instituer; pondre.

nejât: salut, délivrance.

nekuhidan: blâmer, déprécier.

ne'mat: abondance, richesse; faveur, grâce, bienfait; talent.

nemudan, nam°, nom° / nemâ(y)-, nam°, nom°: montrer; sembler; peut remplacer kardan « faire » dans de nombreuses locutions.

nesân: marque, signe, trace, symptôme; emblème, insigne; décoration honorifique; cible.

nešastan / nešin-: s'asseoir, être assis; être posé.

nešât: gaieté, allégresse, joie.

nešâxtan / nešâz-: fixer.

neveštan / nevis- : écrire, rédiger.

ney: roseau, jonc; chalumeau, flûte de roseau.

neyestân: roselière, joncheraie.

nežâd: race.

nezâm: ordre; arrangement; discipline; système; nezâm dâštan: être en ordre; tenir en place; nezam gereftan: être mis en ordre, se ranger, (bien) s'arranger, tourner rond.

nik: beau, bon favorable, propice; bien, beaucoup.

niki: faveur; bien; beauté; bonté.

niku := nik.

*niru* : force, vigueur, énergie, puissance.

nist: na + ast « n'est pas »; annéanti; annihilé.

niâz: besoin, nécessité, vœu.

niz: aussi, de même ; d'ailleurs, en outre.

nohom: neuvième.

nokte: point, question; trait d'esprit, bon mot.

now: neuf, nouveau.

*nowruz* : premier jour de l'année iranienne, nouvel an.

naxost (noxost): premier, premièrement.

noxostin, nax°: premier.

nur (plur. ar. anvâr) : lumière, clarté, éclat.

nuš: boisson salutaire ou agréable; nectar; douceur, miel; action de boire.

-o (-vo après voyelle autre que i) : et.

oftâdan / oft-: tomber; se produire, arriver, apparaître; se trouver, se mettre à; arriver à bout de forces, tomber malade, succomber, mourir; être omis.

'olvi: haut, supérieur ; sublime, céleste.

om(m)id: espoir, espérance.

'omr: âge. vie.

owlätar: (le) préférable; (le) meilleur.

pâ(y) : pied ; jambe ; patte de derrière ; base, pied ; utilisé dans de nombreuses locutions.

*padid*: visible, apparent; ° âmadan: paraître, apparaître.

pâdšâh : = bâdšâh.

pahlavân: héros, preux; champion, athlète; héroïque, brave; fort, athlétique.

pahlavâni: héroïsme, bravoure, force.

pahlavi: pehlevi; appartenant à la dynastie pahlavi; nom d'une monnaie.

pahlu: côté, flanc; pahlu zadan: côtoyer, bousculer, rivaliser.

pâk: propre, net, pur; vertueux, chaste, innocent.

palang: panthère.

palangine : peau de panthère.

panjâh: cinquante.

parâkandan (parâgandan) / parâkan-(parâgan-): dispersper, dissiper, éparpiller; semer, répandre, diffuser. parde: rideau; voile; portière; écran; toile.

parniân: soie à motifs, soie peinte ou damassée.

pârsâ: sobre, abstinent, vertueux; pieux.

partow: rayon, rayonnement.

parvareš: éducation, instruction; culture, élevage; développement; conservation, mise en conserve.

pas: ensuite, après; alors, donc; en arrière, en retour; utilisé dans diverses locutions verbales; pas az: après; dar pas-e: derrière; pas-o piš: les divers côtés; az pas: de derrière; autrefois; az pas-e: par derrière.

pasand: choix, agrément; approbation, admiration; pasand kardan: choisir, agréer; approuver, louer; aimer bien, apprécier; pasand âmadan: être approuvé, accepté; plaire.

paš(š)e: moustique.

pây: voir pâ.

payâm (peyâm): message.

pâye: pied, base, fondement; pile, pilier, support; socle, piédestal, console, affût; pédoncule, échalas; porte-greffe; pâye'i sâxtan: voir sâxtan.

pažmordan: se faner, se flétrir; s'attrister.

pažuhidan (požudhidan): chercher,

rechercher; faire une investigation sur.

pesar: fils; garçon.

pey: trace de pas; piste; suite, conséquence;
az pey-e: à la suite de, derrière; en vue de.

peydâ: visible, apparent, évident; né; peydâ âmadan: apparaître, être trouvé; peydâ kardan: inventer, découvrir, déclarer, rendre public, trouver, engendrer, produire.

peykar: portrait, image, effigie; statue, idole; les Gémeaux; corps, formes, stature.

peykâr: bataille, combat.

peyvastan / peyvand-: unir, joindre, relier; qadar: prédestination, destin. birun-peyvaste: voir birun. qafas: cage. pil (fil): éléphant. gâfele (plur. ar. gavâfel) : caravane. picidan: tourner, virer; détourner; se tordre, qalam (plur. aqlâm): calame, plume; tout s'enrouler; résonner; rouler, envelopper; instrument servant à écrire ; ciseau, burin ; exécuter (une ordonnance); préparer (un os long. médicament). gasd: intention, dessein, but; objet; tentative. pir: vieux, vieillard; maître spirituel. qasr (plur. ar. qosur) : château, palais. piruze: turquoise. qatra (plur. ar. qatarât) : goutte. piš: avant, auparavant, devant; piš az: qīla (forme verbale arabe) : il est dit. avant; devant, en avant; (dar) piš-e: gesmat: partie, part portion; section, division; devant, en présence de ; auprès de, chez, fragment ; destinée, sort, lot. en la possession de, entre les mains de ; gevmat: prix, valeur. aux yeux de, dans l'opinion de ; utilisé qeymati: précieux. dans diverses locutions verbales: piš *gods* : sainteté. âvardan: voir âvardan. qor'e: sort, tirage au sort. pišaš: piš + suffixe pronominal -aš. gowm (plur. ar. aqvâm): peuple, tribu; pišgâh: présence; portique; cour; trône; sectateurs ; famille ; personne apparentée. râ: marque 1) du COD; 2) (en classique) du maître du trône. pištar: autrefois, jadis, précédemment; plus COI ou complément d'attribution. en avant ; pištar zân ke : avant que. Rabb: le Seigneur. por: plein (az: de); beaucoup, trop; en râd: libéral, généreux, magnanime; vaillant. composition: beaucoup, très, trop (aussi raftan / rav-: aller; s'en aller, partir; se avec une racine verbale, ex.: por-gu: coucher (soleil), s'éteindre (lumière); se loquace, bavard). répandre (sang); suinter, fuir (eau, etc.); porsidan: demander, s'informer. s'écouler, passer (temps); ressembler à, pur: vx. fils, d'où aussi jeune homme. tenir de (be); se diposer à, se mettre en pušidan: revêtir, mettre (un vêtement); devoir de. couvrir, cacher, dissimuler, garder (un râh: chemin, route; voie, passage; parcours, secret). voyage; méthode, manière, conduite; fois. *pušidani* : le vêtir. rah: forme abrégée de râh. pust: peau, écorce, fourrure, pelure, coquille, rahgożar: passage, chemin. cosse, coque. rahnemây: guide (litt. « qui montre [voir pyâde: à pied; vx. ignorant, peu compétent; nemudan] le chemin [rah]). râhvâr, poét. rahvâr: à l'allure aisée (en piéton ; pion (échecs). pyâle: coupe, tasse. parlant d'une monture). gabâ: vêtement long, ouvert devant et porté *râm* : apprivoisé, dompté, domestiqué; par les hommes. amadoué. gadah: coupe; bol. râmeš: tranquillité; repos. gaîté,

divertissement; mélodie, chant.

qadam: pas.

*râmešgar*: ménestrel, barde, chanteur, musicien.

ramz: mystère; symbole, signe conventionnel, sigle; allégorie.

rândan: conduire, faire aller (une voiture, une monture); réaliser (un désir); faire exécuter (un ordre); chasser, expulser.

rang: couleur; peinture, teinture; vx. manière.

rangin: coloré; brillant, pompeux.

ranj: douleur, souffrance, peine, chagrin.

*raqib*: rival, adversaire; concurrent; antagoniste.

raqş : danse ; raqş kardan : danser.

rasm: coutume, usage, pratique; tradition;
règle.

râst: droit, direct(ement), dressé, d'aplomb;
plan, aplani; droit (# gauche); juste,
correct; honnête, moyal; vrai,
véridique(ment); plur. râstân: les justes.

rastan / rah-: être délivré, sauvé ; échapper.

*râsti*: qualité de ce qui est droit, droiture, rectitude; sincérité, vérité.

ravâ-: racine du présent de ravânidan; nom d'agent: qui fait aller, qui émet; farmânravâ: voir farmân; kâm-ravâ: voir kâm.

ravân (adjectif verbal de raftan): qui coule, coulant; courant; fluide, coulant (style); qui sait bien (une leçon).

ravânidan / ravâ(y)-: faire aller, émettre, promulguer.

raxšidan: briller, resplendir.

ra'y (plur. ar. ârâ): voix, suffrage, vote; avis, opinion, jugement; ra'y al-'eyn: connaissance de visu; be ra'y al-'eyn: de (mes, tes, ses, ...) propres yeux.

*rây*: conseil, avis, opinion, intention; *az INFINITIF rây*: intention d'être ou de faire.

râyat: drapeau, bannière.

râz: secret, confidence.

reġbat: goût, penchant; désir; appétit.

*rend*: petit malin, matois, rusé, roublard; lit. libertin, ivrogne.

rendi: malice, ruse, roublardise; lit. libertinage, ivrognerie.

resân(i)dan: faire arriver, faire parvenir;
conduire, livrer, convoyer; causer (un
dommage); indiquer, convoyer (un sens);
faire savoir, faire comprendre.

residan (rasidan): arriver, parvenir, atteindre, rejoindre.

rešte: filé; fil, brin, fibre, filament, vrille (d'une vigne); rang, rangée, chaîne, ligne; branche, secteur; lien, attache; sar-rešte: voir sar.

rig: petits cailloux, gravier, sable.

riš 1 : barbe.

riš 2 : plaie, blessure, écorchure ; blessé.

robâ'i: quatrain.

rowšan: clair, lumineux; brillant; allumé; ardent, incandescent; clair (de couleur claire); clair, éclairci, net, évident; bien informé, au clair.

rox: visage, face; joue.

ru(y): visage, face; mine, audace, front; devant, partie antérieure, avers, endroit; utilisé dans de nombreuses locutions; (be, bar) ru-ye: sur, en plus de; az ru-ye: de dessus, de sur; par-dessus; d'après, sur le modèle de; par, en (amitié, métaphore, vérité, etc.); avec (dégoût, etc.); su-ye X ru(y) kardan: se tourner vers X; be X ru nehâdan: se diriger vers; commencer à.

ruḥ (plur. ar. arvâḥ): âme; esprit;conscience; vie, animation; ruḥ al-qodos:le Saint-Esprit; ruḥ-farâz: qui élève l'âme.

rumi: du pays de Rum, romain, byzantin.

ruz: jour, lumière du jour; jour, journée; temps, moment, époque; sort, fortune; utilisé dans de nombreuses locutions, ex. ân ruz ke: le jour où. ruz(e)gâr: temps, époque ; temps qui passe ;
sort, fortune ; le monde et ses vicissitudes.

sa'âdat: prospérité, bonheur, félicité, chance.

*šab* : nuit, soir.

sabâ: brise du nord-est, zéphyr.

sabab : cause, raison, motif.śabât : persistance, stabilité.

šabnam: rosée.

sabr: patience; bi-sabr: voir bi.

sabze: verdure; frondaison; herbe verte.

sad: cent.

šâd: heureux, joyeux.

sâde: simple; clair, facile; simple, sans artifice; nature, sans mélange; simple, naïf; sâde-deli: simplicité de cœur, naïveté, candeur.

sadaf plr. ar. aṣdâf): nacre; coquille; coquillage: écaille. huître.

šâdi: joie, bonheur.

šâdmân: gai, joyeux, heureux.

ṣâf: clair, limpide, pur; uni, égal, poli, lisse; net (parole, etc.), réglé (compte, etc.); sincère, franc.

sâfi: clarté, limpidité, pureté, etc. (voir sâf).

šâh, šah: shah, roi.

*šâhanšâh* : roi des rois, empereur.

šâhanšâhi, šâhanšahi: royal, impérial.

saḥar: moment précédant immédiatement l'aube; aube, petit matin; saḥar-gah: moment de l'aube, aube; saḥar-xiz: qui se lève à (ou avant) l'aube.

ṣâḥeb (plur. ar. aṣḥâb): propriétaire, possesseur, titulaire; maître, maître spirituel; pourvu, doué; ṣâheb-del: pieux, animé de sentiments de charité; homme de cœur (sens littéral); sage; ṣâḥeb-e ġarṣân: litt. « maître en (mauvaises) intentions », personne malintentionnée.

sahi: droit, élancé.

šahr: ville, cité.

šahreyâr: souverain, roi, prince.

sâ'id: fortuné (sur sa'd: influence favorable des astres).

šak(k)ar, šek(k)ar: sucre; šakar-bâr: qui fait pleuvoir le sucre, = dont la parole est douce (šakar + racine du présent de bârtidan « pleuvoir »); šakar-xwâb: (au) doux sommeil.

sâl: an, année; sâl-xword(e): âgé, avancé en âge (litt. « mangé par les ans », voir xwordan).

salâm: salut, salutation; compliments; bonjour; au-revoir; audience royale; alsalâm (litt. « le salut »): bonjour; aurevoir; va l-salâm: et voilà tout.

šam': bougie, chandelle, torche, flambeau, lampe.

šâm: soir; nuit; dîner.

šamme: petite partie, petite quantité, bref aperçu, un peu.

sân 1 : parade, revue.

sân 2 : façon, manière ; (bed-, az) ân ou in sân : de cette manière ; be (ou bar) sân-e : comme.

ša'n (plur. ar. šo'un): dignité, rang; situation, position; bad-ša'n: voir bad.

sanduq: cassette, coffret, boîte.

sanjidan: mesurer, évaluer; méditer (sur), réfléchir (à); comparer, mettre en balance. sâqi: échanson.

sar: tête; sommet, haut; début, commencement; bout; chef, supérieur; utilisé dans de nombreuses locutions nominales et verbales; az sar-e: par; sar-baxt: fortune, chance, sort, destin; haute fortune; (sar) be sar: entièrement; sar-rešte: habileté, savoir-faire, compétence; maîtrise.

*saraf*: honneur, dignité; avantage, supériorité. *sarâmad*: qui surpasse, éminent.

sarâsar: d'un bout à l'autre, entièrement; totalité; quitte, à égalité.

šarḥ: description, explication; développement; exposé; rapport, compte rendu, récit.

šarḥe: tranche, morceau; šarḥe šarhe: en morceaux.

sâri: coulant, fluide; qui se diffuse, se propage; contagieux.

sarmâye: capital, fonds.

sarv: cyprès ; sarv-bâlâ: voir bâlâ.

ša'ša'e: éclat, rayonnement.

šav-: racine du présent de šodan.

savâr: monté (à cheval, en voiture), embarqué; cavalier.

savâri: le fait de monter (à cheval), d'embarquer; savâri kardan: monter (à cheval), embarquer.

šax: rar. hérissé, dressé; raide, rigide; dur; vx. sol dur, notamment au sommet ou sur le flanc d'une montagne; montagne, pic, crête, éperon rocheux.

šâx: corne; branche.

saxt: dur(ement), rude(ment), raide,
 difficile(ment), pénible(ment);
ferme(ment); sévère(ment), rigoureux
 (-eusement); violent (-emment); lit. très,
 fort.

saxti:dureté, rudesse, etc. (voir le précédent). sâxtan / sâz-: faire, fabriquer; confectionner; construire, faire construire; élaborer, échafauder; fabriquer, forger; (be) convenir. être propice à; (bâ) s'accommoder de, se résigner à; s'accorder, aller (avec); s'entendre, être en bon termes (avec); se mettre d'accord, comploter (avec); pâye'i sâxtan (bar): poser un pied, prendre place, s'installer (sur).

sâye: ombre; protection; sâye fekan: qui projette de l'ombre, ombrageant.

sâz-: racine du présent de sâxtan; nom d'agent: fabricant, constructeur (de); contrefacteur, falsificateur.

sefat (plur. ar. sefât): qualité; caractère; attribut; adjectif.

šegeft: étonnement, chose étonnante, merveille; šegeft(i) dâstan: s'étonner, être surpris.

*šegoftan, šekoftan* : s'épanouir, s'ouvrir (fleur) ; s'épanouir, devenir gai (visage) ; sourire.

šekâftan / šekâf-: fendre, déchirer; découdre; analyser; se fendre, se déchirer, se découdre.

šekâyat: plainte, grief; réclamation.

šenâs-: racine du présent de šenâxtan;
ḥaqiqat-šenâs: voir ḥaqiqat; Yazdân-šenâs: voir Yazdân.

*šenavânidan*: faire entendre; dire; raconter; suggérer.

šenâxtan / šenâs-: connaître; reconnaître; distinguer.

sendân : enclume.

šenidan / šenav- (šenow-) (après be-, la racine du passé peut s'élider en šnid-, ex. bešnid, il entendit): entendre, entendre dire; écouter; sentir, humer.

sepah: armée; sepah-bod: général, commandant.

sepehr: lit. ciel, firmament.

sepordan / sepâr- (separ-, sepor-): confier, remettre, déposer; livrer; parcourir; suivre (des traces); recommander (que), donner des instructions (pour que).

še'r (plur. ar. aš'âr): poésie, poème, vers.

serr (plur. ar. asrâr) : secret, mystère.

*šey'* (plur. ar. *ašyâ*): chose.

seyah (poét. pour siâh) : noir.

šeydâ: fou d'amour.

si: trente.

sim: argent (métal).

Simorġ: oiseau fabuleux de la légende iranienne.

sine: poitrine, thorax; flanc (d'une montagne).

*šir* 1 : lion ; Lion (signe astrologique).

šir 2: face, avers (d'une monnaie).

šir 3 : lait.

širin: doux, sucré; agréable, plaisant; doux, charmant (personne); mélodieux; bien, largement (dans des expressions comme « valoir bien »).

sișad: trois cents.

*šive*: style, façon, manière, méthode; ruse, artifice.

so'âl (plur. ar. so'âlât): question, demande, sollicitation.

sobh: matin.

šodan: devenir; advenir; se faire; être possible, réalisable; auxiliaire du passif (voir grammaire § 21); élément de très nombreuses locutions verbales intransitives ou passives qui fonctionnent souvent comme corrélatifs de locutions transitives ou actives formées avec kardan « faire »; bar šodan: s'élever, monter.

*šoʻle* : flamme.

soxan: parole; soxan sanj: habile dans le choix des mots; qui réfléchit sur le choix des mots (voir sanjidan).

šokr: reconnaissance, gratitude.

soltâni: royauté.

šomâ: vous.

šomâr: compte, calcul, nombre.

šomârdan (šem°) / šomor-, (šem°, šomâr-): compter, calculer; compter (pour), considérer comme.

Śorayyâ: les Pléiades.

sost: faible(ment); mou, mollement; relâché, détendu; dénoué, défait (nœud). *šostan / šu(y)-* : laver; balayer, ravager (en parlant d'un torrent).

šo'un: plur. ar. de ša'n.

su(y): direction, sens, côté; (be) su-ye: vers.

sud: profit, bénéfice, gain; intérêt, avantage;sud âmadan: être profitable, avantageux.

sudmand: utile, profitable.

suxtan / suz-: brûler, se consumer; souffrir; brûler, faire brûler, consumer.

suz-: racine du présent de suxtan.

suz: vent froid, bise; brûlure, douleur aigüe, angoisse; combustible.

tâ: jusqu'à; jusqu'à ce que, jusqu'au moment où; aussi longtemps que, tant que; dans le délai que, dans le temps que; autant que, dans la mesure où; depuis que; dès que; afin que; que; et puis, bien plus, a fortiori; encore bien moins (ou bien plus); bedân tâ: pour que.

*tâb-* : racine du présent de *tâbidan* ; *jahân-tâb* : voir *jahân*.

*tab* : nature, tempérament, caractère ; dispositions, dons, talent.

tâbân (adjectif verbal de tâbidan, tâftan) : rayonnant, luisant, resplendissant.

tâbidan: voir tâftan.

*tâftan / tâb-* 1 : rayonner, luire, resplendir ; illuminer ; chauffer au rouge.

*tâftan / tâb-* 2 : tordre, tresser ; *ruy tâftan* : tourner le dos (en fuyant ou par mécontentement).

taġayyor: changement; colère, irritation.

tâj: couronne, diadème; crête, huppe.

tajalli: manifestation, apparition éclatante; transfiguration; épiphanie.

<u>talab</u>: demande, réclamation, revendication; créance, crédit; quête, recherche; rar. rappel, convocation, invitation.

talaf (plur. ar. talafât) : perte, gaspillage,
 destruction ; talaf šodan : être détruit ; talaf
 kardan : détruire.

talx: amer.

tamâm: entier, entièrement; complet, complètement; achevé, terminé, fini, résolu.

tamannâ: désir, vœu; demande, requête; sollicitation.

tamâšâ: spectacle; contemplation; action de visiter: tamâšâ-gah: lieu de spectacle, de contemplation.

tan: corps; personne.

tang: étroit(ement), serré, court; tout près; défilé, gorge.

taqarrob: accès, approche, faveur; parenté. taqvä (pron. taqvā): vertu; dévotion; piété.

tarab : joie, allégresse, gaieté ; plaisir.

targ (tark): casque; sommet de la tête.

târik: sombre, ténébreux, obscur.

tarigat : règle ; voie ; voie mystique ; confrérie.

tarsidan (az): avoir peur (de), craindre, redouter.

tavallod: naissance; tavallod kardan: faire naître.

tavân-: racine du présent de tavânestan.

tavânestan / tavân-: pouvoir; être capable, en état de; tavân: on peut, il est possible (+ racine du passé: tavân kard « on peut faire », voir grammaire § 13).

taxt: siège ou couche montée sur des pieds; banquette; lit; trône; semelle; taxt-mehi: grandeur du trône.

*tâxtan / tâz-*: se précipiter, se ruer, faire irruption, courir ; faire galoper, lancer.

<u>tâyer</u>: volant, qui vole; subst. (plur. ar. <u>toyur</u>) oiseau, être qui vole.

ta'yid (plur. ar. ta'iydât) : confirmation ;
assistance, aide, grâce

tażakkor (plur. ar. tażakkorât): rappel, mention; souvenir; avertissement, remarque.

tâze: nouveau, neuf, frais, récent; épanoui, heureux; tâze dâštan: renouveler, rafraîchir.

tâziâne: fouet.

Tir: Mercure.

tiz: tranchant, aigu,aiguisé, effilé; fin, sensible (flair, ouïe); perçant (regard); perspicace; aigu, perçant (son, voix); piquant, poivré (saveur, odeur); acerbe (langue); ardent, brûlant (sentiment); rapide(ment).

to: toi, tu.

torbat: poussière, terre; tombe, tombeau.

torki: turc.
u: il, lui, elle.

va: et.

vâdi: vallée; désert; contrée.

vafâ: fidélité, loyauté.

vafâdâr: fidèle, dévoué; loyal.

vâjeb: indispensable, obligatoire, essentiel: vâjeb konad: il faut (litt. « on fait obligatoire »).

valâ: amitié, affection.

vâm: prêt; emprut; dette.

vân : = va + ân. vânc : = va ânce.

vandar = va andar.

vaqt (plur. ar. owqât): temps, moment, heure, époque, durée; utilisé dans de nombreuses locution, ex. vaqt-e: au moment de, au temps de.

vasf: description, qualité.

vași: union (avec l'être aimé ou Dieu); assemblage, jonction; attaché, connecté.

vazu: = va az u.

verd (plur. ar. owrâd): prière ou formule d'incantation répétée; litanie; antienne; leitmotiv. vey:=u.

vin := va in.

-vo: forme de -o « et » après voyelle autre que -i.

vojud: existence; être.

xabar: nouvelle, avertissement, information; xwoš-xabar: voir xwoš.

xâdem (plur. ar. xadam, xadame, xoddâm; fém. ar. xâdeme): serviteur, domestique; fem.: servante, domestique, femme de chambre.

xâdeme: fém. ar. de xâdem.

xâk: terre, poussière; sol, terre; territoire, pays; poussière, cendre (d'un mort); tombeau; xâk-dân: poubelle, boîte à ordures; ce bas monde.

xalal, xel°: désordre, dérangement; dégât, dommage.

xalq: création; créature; gens, peuple.

*xâm*: cru, vert, brut; vain, creux, illusoire; inexpérimenté, immature.

xam: courbe, coubure, coude (archit.);
courbe, coubé, arqué; xam andar xam:
tout bouclé; plein de replis.

xâmi: crudité; immaturité; caractère brut; vanité, illusion; inexpérience.

xandidan: rire, sourire.

xâne: maison, demeure, logis, logement, domicile; chambre, pièce; xâne-xodâ: maître de la demeure, Seigneur du Sanctuaire (de La Mecque), c'est-à-dire Dieu.

xar: âne; sot, niais, imbécile; xar-zan: fouette-âne.

xarâb: en ruines, délabré, détruit; détérioré, cassé, hors d'usage, en panne, avarié, gâté, vicié; ruiné, perdu, manqué; en mauvais état, qui va mal.

xarâbi: mal, vice, défaut ; détérioration, ruine.

xarâbât: taverne, mauvais lieu.

xarâmân (adjectif verbal de xarâmidan): qui marche avec grâce ou majesté.

xarâmidan: marcher gracieusement ou majestueusement.

xârej (+ az): qui sort (de); extérieur (à); qui déborde (de).

xaridan: acheter; être amateur de.

xaridâr: acheteur, client, acquéreur; amateur.

xarušidan: crier, clamer, hurler.

xâstan / xiz-: se lever, être produit; bar xâstan: se lever, se dresser; surgir, survenir.

xatâ: péché; faute, erreur; tort.

xatâb (xetâb): le fait d'adresser la parole.

xayâl (plur. ar. xayâlât): imagination, rêve;hallucination, vision; pensée, idée,supposition; intention.

xelâf, xal°: infraction mineure; contravention, péché véniel; contre-vérité; divergence; opposé, contraire; xelâf-e: en contradiction avec, contraire à.

xeng: gris ou blanc (en parlant d'un cheval); cheval gris ou blanc.

xerad: raison, intelligence, sagesse; bâ (oube) xerad: intelligent, sage.

xeradmand: sage.

xešt: brique crue; lingot (d'or); carreau
(motif).

xetâb (xatâb): le fait d'adresser la parole.

xeyr: bien ; bienfait ; bonheur, prospérité.

xiz-: racine du présent de xâstan; nom d'agent: qui se lève; saḥar-xiz: voir sahar.

Xodâ(y): Dieu ; xâne-xodâ: voir xâne.

Xodâvand: le Seigneur, Dieu; maître, seigneur; possesseur, pourvu de.

xoftan / xosb- (xâb-) : = xwâbidan.

xojaste: heureux, prospère; propice, de bon augure.

xom: amphore.

xorram: verdoyant, frais, plaisant; de bonne humeur, gai, joyeux.

xorušidan: crier, clamer, hurler.

xosrovân: royal (sur le nom de roi Xosrow, devenu nom commun avec le sens de roi).

Xotan: Khotan.

*xu* : habitude ; caractère naturel ; disposition.

xub: bon, bien.

xubi: bonté (de cœur), bienveillance;amabilité; bonne qualité; beauté.

xun: sang; utilisé dans de nombreuses locutions; xunbâr (xun + racine du présent de bâridan « pleuvoir »): qui verse du sang, des larmes (de sang).

xwâb: sommel; rêve, songe; xwâb-gah: chambre à coucher, dortoir; lit.

xwâbidan: dormir; se coucher; rester couché; rester, demeurer; couver; se déposer (poussière); cesser de fonctionner, s'interrompre, rester inactif (capital); se calmer, s'apaiser.

xwâh-: racine du présent de xwâstan.

xwâjegi: domination, maîtrise.

xwânande: chanteur; lecteur.

xwândan / xwân-: chanter; réciter; lire; étudier, apprendre; convoquer, mander, inviter; nommer, appeler; (bâ) être en accord, en conformité (avec).

xwâr: méprisé, dédaigné, vil, méprisable.

xwâstan / xwâh-: vouloir; avoir l'intention; demander, réclamer; désirer; avoir besoin (de); mander, appeler; aimer; être sur le point de (+ subjonctif); auxiliaire du futur (voir grammaire § 21, fin).

xwâste: voulu, désiré; accepté; chose désirée, demandée; demande; bien, richesse, possession, marchandise.

xwâstâr: demandeur, solliciteur; qui désire, qui souhaite; xwâstâr kardan: demander, requérir, s'enquérir de, être à la recherche de.

xwiš: (moi, toi, soi...) -même; peut se combiner avec un suffixe pronominal, ex. xwišam: moi-même.

xwištan: moi, toi, soi, etc. réfléchi.

xwod: mi, toi, soi, etc. réfléchi; bi-xwod: voir bi.

xwordan / xor-: manger; boire; absorber; avaler (ses mots); dissiper ou s'approprier (de l'argent); recevoir, subir; s'ajuster, s'adapter (à); heurter; rencontrer; vexer, blesser; élément verbal de nombreuses locutions; ġam(-e x) xwordan: voir ġam.

xworeš: nourriture (qui se mange avec du pain); ragoût.

xworšid: soleil.

xwoš: agréable, plaisant, doux, bon; bien; content, heureux, joyeux; souvent en composition, ex. xwoš-del (litt. « dont le cœur est content »): joyeux, gai; xwoš-ḥâl (litt. « dont l'état est bon): heureux, gai, joyeux; xwoš-xabar: porteur de bonne nouvelle.

*vâ* : ou.

yâb-: racine du présent de yâftan.

yâd: mémoire, souvenir; yâd kardan: penserà; savoir par cœur, avoir mémoirisé.

yâdegâr: souvenir, mémoire; souvenir (objet qui sert de °); mémorial.

yâftan / yâb-: découvrir, trouver, acquérir, obtenir, se procurer; dar °: saisir, comprendre, s'apercevoir de; rejoindre, atteindre, attraper.

yaqin: certitude; certain(ement).

yâr: ami(e), compagne, compagnon, camarade; qui aide, aide; bien-aimé(e).

yâri: amitié; aide, assistance, secours, soutien.

yâvar: aide, assistant, protecteur.

Yazdân: Dieu; Yasdân-šenâs: qui connaît zamin: terre; terre, sol; terrain; propriété Dieu. foncière ; territoire, pays. *vek* : un. zan: femme; épouse. yekâyek: un à un ; l'un après l'autre. zan-: racine du présent de zadan; xar-zan: yeki: un (yak + suffixe -i d'indéfini). voir *xar* yeki: un; l'un, quelqu'un; unique; un, zân : = ze + ân. zanax(dân) : identique, égal, pareil, uni. menton; câh-e zanaxdân : veksare: sans interruption; sans escale; fossette du menton. direct(ement). zanjir: chaîne. yowm (plur. ar. ayyâm): jour; ayyâm: jours; zânk : = ze + ânke. temps, époque. zann: soupçon; supposition, conjecture; zabân (zobân, zofân): langue; langue en tant opinion, pensée. qu'organe de la parole : langue, langage : żagan: menton. gošâde zabân: à la langue facilke, déliée. zar: or (métal). zabun: vaincu, soumis, réduit à l'impuissance; zâr: lamentable, déplorable, pitoyable. żât: essence, substance, nature; personne, faible, chétif, misérable. zadan / zan-: frapper, battre; carder; heurter, personnage, individu; Être. atteindre, toucher (un but); couper, tailler, zavâl: disparition; déclin; ruine; coucher percer; toucher, jouer de (instrument de (d'un astre). musique); attaquer, blesser; agiter d'un zavâr: visiteur, étranger, pèlerin. mouvement de battement; porter (la blessé, blessure. plaie, ulcère ; zaxm: main); infliger; asséner; appliquer; souffrant d'une plaie. produire, surgir; faire ze:= az. faire mouvement); prendre (une boisson); żekr (plur ar. azkâr): mention, citation, mettre, porter (un vêtement, etc.); placer; évocation ; rappel, récit ; récitation. disposer; mettre, jeter; battre (intransitif, invocation; répétition d'un nom de Dieu ou d'une formule dans les pratiques d'extase ex. en parlant du cœur); retentir: s'élancer, jeter; mettre du soufisme. soudainement à; tendre vers, tirer sur; zende: vivant, vif, en vie, animé. zi: vers, à, du côté de ; pour. verbal intriguer; élément de très nombreuses locutions; dam zadan: voir zi-: racine du présent de zistan. dam; pahlu zadan: voir pahlu. ziân: dommage, dégât; perte; détriment, zâhed (plur. ar. zohhâd): ascète, ermite, préjudice ; ziân dâštan : subir une perte, un personne pieuse retirée du monde. préjudice ; être endommagé. zib: ornement, décoration; beauté, élégance. zahi: bravo! très bien! quel! zakât (plur. ar. zakavât): aumône légale zir: dessous, au-dessous, en-dessous; zir-e: prescrite par l'islam. sous. zallat: faute. zistan / zi- : vivre.

zofân : = zabân.

zamân: temps, âge, époque; temps, délai;

temps de vie ; monde temporel.

zolf: boucle de cheveu; mèche ondulée; chevelure.

*zolmat* : ténèbres, obscurité.

zu: = ze + u.

zud: tôt, vite; soudain.

 $\it zur$ : force, puissance; pression effort;

contrainte, violence.

# TABLE DES FIGURES

| Carte de l'Iran vers l'an 1000           |    |
|------------------------------------------|----|
| Illustrations                            |    |
| Kayumars, premier roi du monde           | 12 |
| Coupe de Chosroès                        | 21 |
| Le mystique qui chevauchait une panthère | 46 |

# TABLE DES MATIÈRES

| PRESENTATION                                                                              | 3  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Aperçu de la situation historique des auteurs abordés                                     | 6  |
| Bibliographie sommaire                                                                    | 7  |
| Transcription                                                                             | 8  |
| Abréviations                                                                              | 9  |
| TEXTES                                                                                    | 11 |
| L'épopée – Ferdowsi (vers 940-1020), <i>Šâhnâme</i>                                       | 13 |
| Comment Ferdowsi entreprit la composition du Šâhnâme                                      | 14 |
| Kayumars premier roi du monde                                                             | 19 |
| Jamšid, quatrième roi du monde                                                            | 21 |
| La venue du printemps                                                                     | 22 |
| La coupe de Xosrow                                                                        | 24 |
| Giv découvre Xosrow                                                                       | 27 |
| Xosrow voit dans sa coupe Bižan enchaîné au fond du puits                                 | 28 |
| Le <i>maśnavi romanesque</i> – Ne <u>z</u> âmi (1141-1209), <i>Xosrow va Širin</i>        | 31 |
| La mort de Širin                                                                          | 32 |
| La littérature didactique                                                                 | 35 |
| 1. Le mașnavi allégorique : Farid al-Din 'Aţţâr (vers 1119-1190), Manţeq al-teyr (Le      |    |
| Langage des oiseaux)                                                                      | 35 |
| Les paroles du Simorġ                                                                     | 36 |
| 2. La poésie soufie de l'« unicité du témoignage » (ar. waḥdat al-šuhūd) : Jalâl al-Din   |    |
| Rumi (1207-1273), Masnavi-e ma'navi (Masnavi spirituel)                                   | 37 |
| La complainte de la flûte                                                                 | 38 |
| La rencontre avec le maître                                                               | 40 |
| 3. La prose soufie de l'« unicité de l'être » (ar. waḥdat al wujūd) : 'Abd al-Raḥmân Jâmi |    |
| (1414-1492), Lavâyeḥ (Jaillissements de lumière)                                          | 41 |
| La réalité ontologique de l'Être                                                          | 42 |
| 4. Les miroirs des princes : Nezâm al-Molk (m. 1093), Siar al-moluk (La Conduite des      |    |
| rois)                                                                                     | 43 |
| Les femmes des princes                                                                    | 44 |
| 5. La littérature morale : Nâșer al-Din Tusi (1201-1274), Axlâq-e Nâseri (L'Éthique       |    |
| nasiréenne)                                                                               | 45 |
| Ne fais de mal à personne                                                                 | 46 |
| 6. Sa'di (1209 – vers 1293) : le Bustân (Jardin des senteurs) et le Golestân (Roseraie)   | 47 |

| Le spirituel chevauchant une panthère (extrait du Bustân ou « Jardin des parfums ») | 48 |
|-------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Le prince et le derviche (extrait du Golestân ou « Roseraie »)                      | 51 |
| La poésie lyrique                                                                   | 53 |
| 1. Le panégyrique : Rudaki (m. 940)                                                 | 53 |
| Ode à Boukhara et éloge de l'émir                                                   | 54 |
| 2. Le quatrain : 'Omar Xayyâm (vers 1047 - 1123)                                    | 55 |
| Onze quatrains « de libre pensée »                                                  | 57 |
| 3. Le ghazal : Ḥâfezౖ (vers 1325-1390)                                              | 61 |
| Ghazal 1 : « Qui tient en main la coupe »                                           | 62 |
| Ghazal 2 : « Zéphyr, du chemin du Compagnon apporte un parfum de poussière »        | 63 |
| Ghazal 5 : « À la taverne des mages »                                               | 65 |
| Ghazal 4 : « Où est l'annonce de mon union à toi »                                  | 66 |
| Ghazal 5 : « Dans la prééternité, le rayon de Ta beauté »                           | 67 |
| Ghazal 6 : « l'âme s'usa à l'œuvre du cœur »                                        | 69 |
| Ghazal 7 : « Durant des années, le cœur »                                           | 70 |
| Ghazal 8 : « La nuit dernière, au point de l'aube »                                 | 72 |
| RUDIMENTS DE PERSAN                                                                 | 75 |
| 1. Les phonèmes du persan                                                           | 77 |
| 2. Cas, genre et structure de la phrase                                             | 77 |
| 3. Absence d'article et nombre                                                      | 78 |
| 4. Adjectifs et <i>ezâfe</i> ; expression de la possession                          | 78 |
| 5. Évitement du hiatus                                                              | 79 |
| 6. Pronoms personnels et suffixes personnels enclitiques                            | 79 |
| 7. Pronoms réfléchis                                                                | 80 |
| 8. Les démonstratifs                                                                | 80 |
| 9. Les interrogatifs et les exclamatifs                                             | 81 |
| 10. Pronoms et adjectifs numéraux ordinaux, de quantité et indéfinis                | 81 |
| 11. Prépositions et locutions prépositionnelles                                     | 83 |
| 12. L'infinitif                                                                     | 83 |
| 13. La racine du passé                                                              | 84 |
| 14. La racine du présent                                                            | 84 |
| 15. Les désinences personnelles                                                     | 85 |
| 16. Les préfixes de conjugaison                                                     | 85 |
| 17. Les temps formés sur la racine du passé                                         | 85 |
| 18. Les temps formés sur la racine du présent                                       | 86 |
| 19. Le participe passé                                                              | 86 |
| 20. Les auxiliaires                                                                 | 87 |
| 21. Les temps composés                                                              | 87 |
| 22. La marque de l'objet direct défini                                              | 88 |

# TABLE DES MATRIÈRES

| TABLE DES FIGURES                                                                     | 126 |
|---------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| LEXIQUE                                                                               | 97  |
| 32. Note sur la métrique                                                              | 95  |
| 31. Formes et tours de la langue classique rencontrés dans les textes de l'anthologie | 92  |
| 30. « Commencer à »                                                                   | 92  |
| 29. La condition                                                                      | 92  |
| 28. Autres conjonctions de subordination                                              | 91  |
| 27. Les relatives                                                                     | 91  |
| 26. La conjonction ke                                                                 | 90  |
| 25. Propositions subordonnées sans conjonction de subordination                       | 89  |
| 24. Conjonctions de coordination                                                      | 89  |
| 23. Locutions verbales                                                                | 88  |